
EEN LEEUW IN EEN KOOI







Colofon



INHOUDSTAFEL

–	 Het gekooide Vlaanderen. Twintig jaar gemist multicultureel 		
	 debat | KAREL ARNAUT, SARAH BRACKE, BAMBI CEUPPENS, 

	 SARAH DE MUL, NADIA FADIL & MERYEM KANMAZ 	

DEEL 1  – De begrensde verbeelding
–	 De ondiepe gronden en vage grenzen van de raciale verbeelding  
	 in Vlaanderen | KAREL ARNAUT & BAMBI CEUPPENS

– 	 De vergeten Congolees. Kolonialisme, post-kolonialisme  
	 en multiculturalisme | BAMBI CEUPPENS & SARAH DE MUL

– 	 In naam van het feminisme. Beschaving, multiculturaliteit  
	 en vrouwenemancipatie | SARAH BRACKE & SARAH DE MUL

–	 Tussen dogma en realiteit. Secularisme, multiculturalisme  
	 en nationalisme in Vlaanderen | SARAH BRACKE & NADIA FADIL 

– 	 Identiteitspolitiek en burgerschap in Vlaanderen.  
	 Een meervoudige kritiek | NADIA FADIL & MERYEM KANMAZ 

DEEL 2  – Visies voor een ander debat 
– 	 Vervang integratie door emancipatie | ABDOU BOUZERDA 

– 	 Als gelijkheid van man en vrouw tot Dogma verwordt  
	 IDA DEQUEECKER

–	 Europa, het Westen en de rest | PAUL GOOSSENS

– 	 De Nieuwe Politieke Correctheid | ICO MALY

– 	 Iedereen conservatief. Beschavingspluralisme in binnen- 
	 en buitenland | OLIVIA RUTAZIBWA

– 	 Pleidooi voor een ‘integratie’-stop | ELKE VAN DE PERRE

BIBLIOGRAFIE





woord vooraf	 7

Het gekooide Vlaanderen. 
Twintig jaar gemist  
multicultureel debat
Karel Arnaut, Sarah Bracke, Bambi Ceuppens, 
Sarah De Mul, Nadia Fadil en Meryem Kanmaz

Ik draai hier rond en rond en rond 
Als een leeuw in een kooi 
Aan wanhoop ten prooi 
Ik loop verloren in de kille nacht 
Toch hou ik de wacht 
Maar je komt niet naar me toe
(Willy Sommers, 1989) 

Als een leeuw in een kooi, de populaire nummer één-hit van Willy Sommers 
uit 1989, vertelt over een ik-figuur die tot wanhoop gedreven wordt door 
een anonieme ‘jij’ die niet van zich laat horen noch zien. Het probleem 
van de ik-figuur is niet zozeer dat er geen contact met de andere moge-
lijk is (‘ik heb telefoon’), maar wel dat de andere geen contact met hem 
zoekt (‘maar ik hoor toch niks van jou’). De ik-figuur verwacht dat de 
andere actie onderneemt en naar hem toe komt (‘toch hou ik de wacht, 
maar je komt niet naar me toe’). Hoewel hij nochtans over de mogelijk-
heden beschikt om zelf contact te zoeken, blijft hij besluiteloos (‘wat wil 
je dat ik doe?’), en uiteindelijk volledig passief. Terwijl hij wacht, legt 
hij de verantwoordelijkheid voor het gebrek aan communicatie bij de 
ander. In zijn ogen ligt bij die andere zowel de oorzaak van het pro-
bleem als de mogelijke oplossing ervan. 
Als een leeuw in een kooi mag in eerste instantie een conventioneel verhaal 
over een verloren liefde zijn. Maar door de ik-figuur te vervangen door 
Vlaanderen en de onbestemde andere door ethnische, religieuze of cul-
turele anderen, wordt dit levenslied een parabel over de manier waarop 
in grote delen van Vlaanderen met multiculturaliteit wordt omgespron-
gen. Ook hier wordt de andere nagenoeg volledig aansprakelijk gesteld 
voor het al dan niet slagen van het (multiculturele) samenleven. En dit 
terwijl Vlaanderen en het merendeel van de Vlamingen lijdzaam en pas-



8� woord vooraf

sief afwachten of de andere het contact al dan niet tot stand zal brengen 
en zich zal ‘integreren’.
Nadat het ongeveer twintig jaar geleden werd gelanceerd als een debat 
over migranten en hun aanpassingsproblemen (zie Blommaert and Ver-
schueren 1992; Arnaut et al. 2007), zien we sinds 2000-2001 een herop-
flakkering van het multiculturele debat in de oude termen van inpassing 
en integratie. Het ‘integratieprobleem’ van groepen die vaak als ‘alloch-
toon’ worden aangeduid, is een veelbesproken thema in de opiniekater-
nen. Veelal wordt integratie in verband gebracht met de ‘problemen’ die 
de multiculturele samenleving met zich meebrengt. Protagonisten van 
alle slag confronteren elkaar met de vraag over de verzoenbaarheid van 
culturele gewoontes en praktijken van bepaalde minderheden – vaak 
‘moslims’ – met de dominante normen en waarden én de sociale proble-
men die hieruit zouden voortvloeien, gaande van onderwijsachterstand 
en werkloosheid tot discriminatie en racisme. Multiculturaliteit (als oor-
zaak, als probleem en als uitkomst) wordt daarbij buiten Vlaanderen 
geplaatst; de focus ligt op de anderen – allochtonen en moslims, maar bij 
uitbreiding ook ‘Franstaligen’, ‘Brusselaars’, enzovoort. 
Kortom, het multiculturele debat in Vlaanderen blijft het slachtoffer van 
chronische vernauwing tot een zeer beperkt register om over intercultu-
raliteit te praten: met een enge focus op wat de problematiek behelst en 
wie ervoor aansprakelijk is. Het is tijd, zo denken wij, voor een herijking 
van het debat, met als doel het uitzetten van nieuwe bakens die een ver-
breding en een verdieping ervan toelaten.
Dit boek wenst in de eerste plaats de grenzen van het debat over multi-
culturaliteit in het hedendaagse Vlaanderen te verleggen, en de termen 
drastisch te veranderen. Het uitgangspunt waarvan wij vertrekken is dat 
het multiculturele debat evengoed met ‘de ander’ als met Vlaanderen zelf 
te maken heeft en dat het symptomatisch is voor de manier waarop Vla-
mingen nadenken over Vlaanderen. De identiteitsconstructie van Vlaan-
deren, en de wijze waarop dit gebied zich de laatste decennia tot een 
cultureel, geografisch, politiek en sociaal autonoom gebied heeft gecon-
strueerd, is tot nu toe een blinde vlek gebleven in het multiculturele 
debat. In dit boek tonen we aan dat wat als twee verschillende vertogen 
wordt beschouwd – namelijk de Vlaamse identiteitsconstructie en het 
multiculturalisme – in feite deel uitmaken van één en hetzelfde proces. 
Multiculturalisme gaat inderdaad over hoe Vlaanderen over zichzelf 
denkt, over de verhalen die Vlaanderen over en aan zichzelf vertelt en 
vooral, over de verhalen die Vlaanderen tracht te vergeten. Multicultu-
ralisme moet dus niet los, maar juist als een onderdeel van de constructie 
van Vlaanderen als een politieke, culturele, en voor sommigen zelfs natio­
nale entiteit worden gezien. En zoals we zullen zien loopt deze in wezen 



woord vooraf	 9

etno-nationalistische constructie steeds in de val van een gewenste 
Vlaamse ‘homogeniteit’ die ideologische tegenstellingen en partijpoli-
tieke verschillen overschrijdt. 
Bijgevolg gaat het in dit boek niet in eerste instantie over moslims of 
over het Vlaams Belang, maar erkent het wel dat beide als katalysatoren 
fungeren in de identiteitsconstructie van Vlaanderen. Zo is het Vlaams 
Belang een van de meest doortastende articulatoren van het proces 
waarbij het beeld van een cultureel homogeen Vlaanderen wordt gecon-
strueerd tegenover de moslim of de allochtoon als radicale ander. In dit 
boek komt dus niet alleen het radicale, militante Vlaanderen in het vi-
zier, maar ook het gematigde en zelfverklaard verdraagzame Vlaande-
ren: ook dus die Vlamingen die het goed voor hebben met de multi
culturele samenleving, zij die zich soms, maar niet noodzakelijk als 
‘progressief’ of ‘links’ beschouwen of zij die vanuit humanitaire, anti
racistische, antikoloniale, feministische enz. overtuigingen, multicultu-
raliteit een warm hart toedragen of er actief aan (willen) participeren. 
Ook hun referentiekaders en multiculturele aspiraties willen we hier tegen 
het licht houden.
Met deze focus op de multiculturele verbeelding van Vlaanderen, ijve-
ren we in dit boek voor een drievoudige verbreding van het multicultu-
rele debat. In de eerste plaats zetten we in op een geografische verbre-
ding die een glocaal Vlaanderen in beeld brengt dat zich tegelijk lijkt te 
globaliseren en op zichzelf terugplooit, zowel ten aanzien van België als 
in grotere geopolitieke constellaties. In de tweede plaats gaan we op 
zoek naar een historische verbreding en de situering van het multicultu-
rele debat in het kader van kolonialisme en postkolonialisme. Ten slotte 
realiseren we een aanzienlijke thematische verbreding door een her-
ijking van het debat in termen van antiracisme en racisme, burgerschap, 
etniciteit, feminisme, gender, identiteitspolitiek, klasse, religie, secula-
risme en seksualiteit. De verwevenheid van deze dimensies maakt het 
ons mogelijk de gelaagdheid van het multiculturele debat beter in kaart 
te brengen en hoopt elementen aan te voeren voor een nieuwe, meer 
omvattende linkse visie op identiteit en burgerschap in Vlaanderen.

1989-2009: twintig jaar multicultureel debat 

Het jaar 1989 vormt in meerdere opzichten een belangrijk keerpunt aan 
het einde van de ‘korte twintigste eeuw’.1 Het is vooreerst het jaar dat 
symbool staat voor de ondergang van een van de belangrijkste alterna-
tieven voor het liberale kapitalistische model, namelijk de Soviet Unie 
en het oostblok. Dit bevestigde velen in hun overtuiging dat het wes-
terse liberale samenlevingsmodel en de kapitalistische marktverhouding 



10� woord vooraf

de enige geloofwaardige en weerbare manier waren om een maatschappij 
in te richten. In dit moderniteitsproject was the end of history bereikt, om 
het met de Amerikaanse politieke filosoof Francis Fukuyama (1989) te 
zeggen. Het verdwijnen van het IJzeren Gordijn en het einde van de 
Koude Oorlog luidden meteen ook het begin in van een ‘nieuwe migra-
tie’ met bestemming West-Europa (Giddens 2006). Het ging niet langer 
om de massale, gedisciplineerde arbeidsmigratie van de naoorlogse pe-
riode, maar om een veelheid van nieuwe, ongeregelde migratiestromen 
uit Oost-Europa en delen van Afrika en Azië, die aangezwengeld werden 
door economische noodzaak en/of verscheurende conflicten. 
Tegelijk is 1989 ook het jaar van de affaire-Rushdie, die in heel West-
Europa bijzonder veel aandacht kreeg. Duizenden Britse moslims pik-
ten de voorstellingen van de profeet Mohammed in Rushdies Duivelsver­
zen niet, en uitten hun ongenoegen in de straten van Londen en Bradford 
door exemplaren van het boek in brand te steken. Het conflict escaleerde 
snel tot de terdoodveroordeling van Rushdie door de Iraanse ayatollah 
Khomeini, nadat zes anti-Rushdiebetogers voor een Amerikaans infor-
matiecentrum in Islamabad door de politiediensten waren neergescho-
ten. In datzelfde jaar was er in het Franse Creil de eerste hoofddoek
affaire, nadat drie meisjes van Maghrebijnse origine weigerden hun 
hoofddoek af te zetten aan de schoolpoort. Door deze daad boden de 
meisjes niet alleen weerstand tegen een strikte interpretatie van het laïci-
teitsprincipe, maar toonden ze ook aan dat integratie niet noodzakelijk 
een assimilatie aan de dominante secularisatiedensen betekent (zie het 
vierde essay in deze bundel). 
Dichter bij huis staat 1989 voor politieke bewustwording en mobilisatie 
rond de electorale opkomst van het Vlaams Blok, wat uitmondde in de 
eerste politieke afspraken tussen de partijen Agalev, SP, PVV en CVP 
voor een cordon sanitaire rondom de opkomende extreem rechtse partij. 
De partij haalde in 1987 een eerste zetel in het federale parlement en 
brak bij de gemeenteraadsverkiezingen een jaar later in Antwerpen door 
met 17,5 procent van de stemmen. In 1989 rijfde het Vlaams Blok een 
zetel binnen in het Europees parlement, en verwierf vanaf dan een blij-
vende plaats in het politieke landschap. Het Vlaams Blok (sinds 2004 
Vlaams Belang), bleef groeien tot in 2007 en 2009, verkiezingsjaren 
waarin de partij aan een ‘plafond’ lijkt te zijn gekomen. De electorale 
successen van het Vlaams Blok vertaalden zich in een toenemende aan-
dacht voor ‘migrantenthema’s’ en antiracisme, een kwestie die tot dan 
toe in een politieke schaduwzone was gebleven (zie het eerste essay).2 
In 1989 richtte de regering Martens VII het Koninklijk Commissariaat 
voor het Migrantenbeleid (KCM) op, met Paula D’Hondt als directeur. 
Terwijl het latere Centrum voor Gelijkheid van Kansen en Racisme



woord vooraf	 11

bestrijding veeleer de functie van waakhond vervulde, stond het KCM 
nog in voor de uitwerking van het eerste coherente beleid rond de inte-
gratie van migranten. De veronderstelling, zo leggen Jacobs en Swynge-
douw (2002) uit, was dat de stemmen voor het Vlaams Blok werden in-
gegeven door anti-immigratiestandpunten. Deze waren echter niet het 
alleenrecht van het Vlaams Blok.
Nog in 1989, aan de vooravond van de Europese verkiezingen, verklaar-
de de jonge PVV-voorzitter Guy Verhofstadt voorstander te zijn van een 
‘selectief terugsturen van vreemdelingen’, woorden die hij na fel protest 
binnen zijn eigen partij introk (geciteerd in Jacobs 1998: 174), en in 1990 
pleitte de Antwerpse socialistische burgemeester Bob Cools voor de con-
centratie van migranten in aparte buurten om zo de spreiding van xeno-
fobe sentimenten te voorkomen: ‘Spreiding betekent olievlek, betekent 
spreiding van xenofobe gevoelens over de gehele bevolking. Als ik in 
een appartementsgebouw met sociale woningen één Marokkaan steek, 
dan stemt gans het hele blok [sic!] Vlaams Blok’ (geciteerd in de Decker, 
Goossens & Pannekoucke, 2005: 289; zie ook Bousetta 2001: 154).
Samen met deze ‘verrechtsing’ lijkt in diezelfde jaren een ander para-
digma aan populariteit te winnen: dat van de culturele onverenigbaar-
heid en van de tegenstellingen tussen de liberale westerse waarden en de 
‘ander’, met name de islam. In 1993 publiceert een andere invloedrijke 
Amerikaanse politieke denker, Samuel Huntington, het artikel The Clash 
of Civilizations? dat Fukuyama’s triomfantelijke declaratie van the end of 
history, of het einde van antagonismen of politieke tegenstellingen als 
drijvende krachten van de geschiedenis, in twijfel trekt. Een paar jaar 
later verschijnt Huntingtons boek met dezelfde titel, dit keer zonder 
vraagteken: het post-1989 geopolitieke tijdperk zou wel degelijk geken-
merkt zijn door politieke tegenstellingen en breuklijnen, dit keer echter 
niet van ideologische of economische aard, maar wel in het vlak van cul-
tuur en ‘beschaving’. Huntingtons visie verbeeldt een wereld die bestaat 
uit een veelheid van kleine blokjes van afgebakende culturele eenheden, 
die op hun beurt in zeven of acht grote blokken of ‘beschavingen’ ge-
groepeerd kunnen worden. Die globale visie dient vervolgens tot decor 
van wat Huntington als de drijvende tegenstelling van het nieuwe geo-
politieke tijdperk ziet: de onverzoenbare tegenstelling tussen de bescha-
vingen van ‘het Westen’ en ‘de islam’ (Huntington 1996). 
Huntingtons theorie is slechts één, maar wel invloedrijke en academische 
expressie van een visie op de wereld die na 1989 langzamerhand hege-
monisch werd. Dit betekende dat het beschavingsdenken deel werd van 
een algemeen aanvaard alledaags begrip van de werkelijkheid, en bij-
voorbeeld ingeroepen kon worden om de affaire-Rushdie of het Franse 
hoofddoekendebat te kaderen. Het kader zelf werd en wordt nog altijd 



12� woord vooraf

ontwikkeld door een breed spectrum van opiniemakers, op verschillen-
de inhoudelijke terreinen en in verschillende nationale en internationale 
contexten. Een vroeg voorbeeld hiervan is de rede van Frits Bolkestein 
tijdens de Liberale Internationale in Luzern in 1991, waarin hij een con-
ceptueel verband legt tussen de geopolitieke situatie na 1989 enerzijds 
en het nationale ‘multiculturele debat’ anderzijds, op grond van een-
zelfde tegenstelling: de vermeende onverzoenbaarheid tussen de islam 
en de westerse liberale waarden (zie ook de bijdrage van Paul Goos-
sens). En in 1992 schreef Guy Verhofstadt in zijn Tweede Burgermanifest: 

‘Is de zaak Rushdie niet het ultieme bewijs van de onmogelijkheid van de 
islam zich in te passen in onze samenleving? Toont zij niet aan dat de islam 
in wezen een intolerante en totalitaire ideologie is, die botst met de kulture­
le, morele en juridische voorschriften die gelden in een open en demokrati­
sche samenleving? Het naast elkaar leven van kulturen en godsdiensten in 
West-Europa kan natuurlijk, maar dan wel met eerbiediging van de waar­
den die ten grondslag liggen aan onze beschaving en die hun uitdrukking 
vinden in de elementaire rechten en vrijheden die in onze grondwet opgeno­
men en gewaarborgd zijn.’ (Verhofstadt 1992: 65).

Met dit soort verklaringen van politici en opiniemakers in het begin van 
de jaren 1990, werd een beschavingsgedachtegoed, dat tot dan vooral in 
extreem rechtse en marginale kringen circuleerde, effectief een plaats 
gegeven binnen de mainstream partijpolitiek en het publieke debat. 
Tegelijkertijd werd hoe langer hoe meer een beroep gedaan op dit ge-
dachtegoed binnen het nationale en internationale apparaat van veilig-
heidsdiensten, dat zichzelf een nieuwe missie moest geven in de post-
1989-context. Zo riep in 1995 toenmalig NAVO-secretaris Willy Claes 
het islamitische fundamentalisme uit tot de ‘grootste uitdaging [...] 
waarmee het Westen sinds het einde van de Koude Oorlog wordt gecon-
fronteerd’ (De Volkskrant, 16/02/1995). Toen in 2001 de aanslagen van 
Al-Qaida op het World Trade Center en het Pentagon in de VS de hele 
wereld beroerden, was het huidige beschavingsparadigma reeds een 
goed decennium in de maak. De gebeurtenissen van 9/11 betekenden 
dus allerminst een breuk of koersverandering, maar ze gaven wel extra 
ammunitie om het beschavingsdenken verder te ontwikkelen, zowel the-
matisch als op institutioneel en legaal vlak, en met name doorheen het 
spectrum van de War on Terror. 
Het verschil met de eerder genoemde ‘verrechtsing’ is dat het bescha-
vingsgedachtegoed de verspreiding en normalisering van een nieuw 
soort racisme aankondigt, waarin culturele, godsdienstige en andere 
verschillen de basis van racialisering vormen (zie het eerste essay). Dat 



woord vooraf	 13

deze evolutie verder gaat dan simpelweg ‘verrechtsing’, en in wezen iets 
anders is, komt scherper in beeld wanneer we kijken naar de manieren 
waarop politiek links zich positioneerde ten aanzien van het opkomende 
beschavingsparadigma. Terwijl in de eerste formuleringen van het be-
schavingsdenken politiek links doorgaans mag figureren als onderdeel 
van het probleem – ‘het politiek correcte denken dat blind blijft voor 
het multiculturele fiasco’ – volgt algauw een linkse inhaalbeweging, die 
duidelijk maakt dat politiek rechts geen monopolie heeft op het bescha-
vingsdenken. 
Een belangrijk moment hierbij is Paul Scheffers essay Het multiculturele 
drama (2000), waarin hij het oud-linkse taboe op kritische discussie 
over de minder vrolijke kanten van de multiculturele samenleving poogt 
te doorbreken (NRC Handelsblad, 26/01/2000). Het essay was een van de 
tekenen van een radicale omslag in het denken over migratie, integratie 
en multiculturalisering in Nederland binnen het progressieve front. 
Waar een aantal jaren daarvoor nog werd aangenomen dat integratie 
voorspoedig verliep, beweerden talloze opiniemakers voortaan dat de 
multiculturalisering compleet was mislukt. Bovendien werd deze mis-
lukking niet langer alleen aan de sociaal-economische achterstelling van 
minderheden geweten, maar ook aan de ‘culturele verschillen’, en uit-
eindelijk aan zij die deze culturele verschillen onder de mat van de 
‘maakbare mens’ zouden hebben geveegd, namelijk politiek links. Ter-
wijl dergelijke stellingen tot dan vooral vanuit de rechts-conservatieve 
hoek werden verdedigd, vonden ze voortaan ook een prominente plaats 
in progressieve analyses. ‘De politiek correcten’, die de grote nadelen 
van de immigratie jarenlang zouden hebben vergoeilijkt, werden met de 
vinger gewezen. 
Het beschavingsdenken dat de afgelopen twee decennia ons wereld-
beeld is gaan bepalen, bestaat niet alleen uit een aantal specifieke visies 
op cultuur en samenleven, maar kent ook een eigen stijl, die de filosofe 
Baukje Prins (2000) ‘nieuw-realisme’ noemt. Dit is een politieke reto-
riek die haar kracht put uit het ontkennen van politieke en ideologische 
processen en tegenstellingen, maar daarentegen aanspraak maakt op 
een directe toegang tot een ongecompliceerde werkelijkheid. Het is tijd 
om een kat een kat te noemen, om de dingen te zeggen zoals ze werkelijk zijn. 
Deze stijl poneert dat er maar één soort waarheid over multiculturalise-
ring zou bestaan, waartoe de spreker van het beschavingsdenken blijk-
baar een gepriviligeerde toegang heeft, en dat die waarheid vervolgens 
op heldere, ondubbelzinnige wijze zou kunnen worden verwoord. Een 
stijl die bovendien gekenmerkt wordt door een hoog machogehalte: 
de moedige held van het nieuwe realisme spreekt klare taal en kan de 
ondubbelzinnige waarheid met een vuist op tafel beslechten, terwijl 



14� woord vooraf

nuanceringen en complexiteit worden verwezen naar het wollige rijk der 
‘politiek correcte’ softies. 
Aan dit soort helden ook bij ons geen gebrek (zie ook essay 3). Zo maande 
Yves Desmet in 2002 in een berucht redactioneel stuk de Vlaamse pro-
gressieven aan ‘de problemen met migrantenjongeren’ in de multicultu-
rele samenleving onder ogen te zien en lanceerde hij in een poging tot 
een dergelijk franc-parler het begrip ‘kutmarokkanen’. Er moest boven-
dien komaf worden gemaakt met een politiek van ‘dubbele standaarden’, 
waarbij de eigen principes in naam van zogezegd misplaatste tolerantie-
principes niet langer op de moslimminderheden werden toegepast. Met 
een ongekende heftigheid werden auteurs die op nuances en complexiteit 
wezen, de mond gesnoerd. Oude tegenstellingen tussen ‘links’ en ‘rechts’, 
tussen ‘progressief’ en ‘conservatief’ lijken plaats te hebben geruimd 
voor nieuwe tegenstellingen tussen ‘zij die durven zeggen waar het op 
aankomt’ en ‘de politiek correcten’ (zie ook de bijdrage van Ico Maly). 
Terwijl dit ‘doorbreken van het politiek correcte denken’ in eerste instan
tie vooral de ‘integratieproblemen’ van migranten aan de kaak stelde, 
zien we ook hoe een tweede leidmotief alsmaar meer op de voorgrond 
treedt binnen ditzelfde vertoog: de bescherming van de (Vlaamse) ‘nor-
men en waarden’ die zogenaamd bedreigd zouden worden. De stelling 
luidt als volgt: in naam van het multicultureel correcte denken raken een 
aantal kernwaarden – zoals scheiding van kerk en staat, gendergelijk-
heid, en religieus pluralisme – in de verdrukking. Volgens die stelling 
wordt de affirmatie van ‘onze’ waarden gerechtvaardigd door het feit dat 
‘onverlichte’ islamitische krachten hun tentakels zouden uitspreiden 
over wijken als Molenbeek of Borgerhout (zie bijvoorbeeld Van Ameron-
gen 2008). Of om het met Sanctorum (2008: 74) te zeggen: 

‘Het ziet er naar uit dat Europa eindelijk toe is aan een pijnlijk maar 
louterend ontwaken. Ooit zullen historici zich over de vraag buigen 
waarom het zo lang duurde voor de westerse intellectuelen door-
hadden dat hun permissieve zwaktebod desastreus moest aflopen. 
Heel de periode tussen 1970 en vandaag is verloren gegaan aan poli-
tiek correcte beuzelpraat, die steeds maar weer verlichtingsfilosofie 
toepaste op een absoluut obscurantistiche olievlek’. 

Zoals Benno Barnard en Geert van Istendael in hun opiniestuk Bericht 
aan weldenkend links concluderen: ‘Europa zou zichzelf nog opheffen uit 
respect voor zijn eigen principes’.3 Volgens de aanhangers van deze ‘be-
schermingsthese’ is het dan ook hoog tijd om deze bedreigde identiteit 
te herstellen en ze op complexloze wijze uit te drukken (zie ook Fadil 
2009). In deze context draait het dan ook vooral om een herontdekking 



woord vooraf	 15

van het Europese gedachtegoed, het koesteren van een christelijke of 
joods-christelijke erfenis in het licht van de huidige cultuurrelativisti-
sche en postmoderne multiculturele permissiviteit. Of om het met Jan 
Leyers te zeggen: ‘Ik ben een christen, en Karel De Gucht is dat, en Jef 
Geeraerts is dat ook. (...) Christen zijn heeft namelijk niets te maken met 
of je al dan niet in God gelooft. Ieder van ons draagt duizenden jaren 
geschiedenis in zich. We beseffen dat pas als we plots met een cultuur 
geconfronteerd worden die radicaal anders is.’4 
Samen genomen, lijken twee processen aan de basis te liggen van de 
eruptie van het multiculturele debat in Vlaanderen: een toenemende 
problematisering van de ‘onaangepastheid’ (cultureel, economisch) van 
minderheden enerzijds, en vervolgens een oproep tot de bescherming en 
verdediging van de ‘eigen’ normen en waarden en van het ‘eigen’ cultu-
rele erfgoed. Het apocalyptische pathos dat het discours over minder
heden kenmerkt, voedt utopische heilsverwachtingen ten aanzien van 
het ‘eigene’ en vice versa. Het zijn twee zijden van eenzelfde muntstuk. 
Wanneer Vlaanderen over zijn multiculturele samenstelling in debat 
treedt, gaat het volgens ons niet louter over ‘de ander’, maar evenzeer 
over hoe Vlaanderen over zichzelf denkt, over de verhalen die Vlaande-
ren over zichzelf vertelt en over hoe het zichzelf wil vormgeven. Door 
deze verhalen over Vlaanderen kritisch te analyseren en hun verdoken 
tegenstrijdigheden en complexiteiten bloot te leggen, nemen wij expli-
ciet afstand van een nieuw realisme dat steunt op een geloof in een een-
duidige waarheid over de multiculturele samenleving maar dat in werke-
lijkheid de ‘eigen’ waarden en normen tot absolutismes verheft. Dit 
betekent echter niet dat een postmodern relativisme wordt verdedigd, 
waarbij het naast elkaar bestaan van cultureel verschil kritiekloos en per 
definitie wordt verheerlijkt. Integendeel: het is precies omdat we het he-
dendaagse Vlaanderen opvatten als een zogenaamde ‘contactzone’, een 
sociale ruimte waarin individuen en bevolkingsgroepen elkaar ontmoe-
ten, met elkaar botsten en in conflict treden in een context van asym-
metrische machtsrelaties, dat we het pertinent achten om te analyseren 
hoe opvattingen over Vlaanderen en Vlaamse identiteit van invloed zijn 
op het multiculturele debat (Pratt 1992). 

N.V. Erfgoed

Twee decennia ‘multicultureel debat’ moeten dus evenzeer bekeken wor
den vanuit het perspectief van de constructie van een (nieuwe) Vlaamse 
identiteit, in de context van de toenemende regionalisering van een Vlaan
deren dat zich de voorbije twintig jaar steeds explicieter als een cultureel 
autonome, homogene en zelfvoorzienende entiteit construeert. 



16� woord vooraf

Ruwweg kunnen we stellen dat de Vlaamse Beweging sinds het ontstaan 
van de Belgische natiestaat achtereenvolgens grotendeels culturele, poli
tieke en economische eisen heeft gesteld en zich daarbij geleidelijk ge-
transformeerd heeft van een burgerlijke beweging naar een brede volks-
beweging die een nieuwe inhoud heeft gegeven aan het begrip ‘Vlaamse 
cultuur’. De eisen voor meer economische autonomie voor Vlaanderen 
worden niet langer vrijwel exclusief gedragen door exponenten van de 
klassieke Vlaamse Beweging, zoals VOKA, maar door alle grote Vlaamse 
partijen, door intellectuelen die zichzelf als progressief identificeren (De 
Gravensteengroep) en door leden van een elitaire club van het establish-
ment (De Warande). De inzet van deze eisen kunnen we samenvatten 
onder de uitdrukking welfare chauvinism (Kitschelt 1995): hoe kunnen 
Vlamingen hun aanspraken op de welvaartsstaat vrijwaren in een context 
van een mondiale kapitalistische markteconomie waar internationale 
migratiegolven, de outsourcing van arbeid naar het buitenland en de 
vergrijzing van de bevolking die de welvaartsstaat onder druk zetten? 
In deze context transformeert nationalisme zich tot autochtonie. Terwijl 
natiestaten sinds de 19de eeuw op basis van etniciteit de rechten van 
burgers tegenover vreemdelingen verdedigden, introduceren regio’s zo-
als Vlaanderen nu een onderscheid tussen ‘autochtonen’ en ‘allochtonen’, 
waarin het recht van ‘autochtonen’ op hun eigen culturele identiteit door
weegt op de rechten van alle andere bewoners in relatie tot een specifieke 
locatie. Dit exclusieve populisme (Betz 2001) vervangt een juridische 
invulling van burgerschap door een culturele: het onderscheid tussen 
‘autochtonen’ en ‘allochtonen’ kan worden ingeroepen om de rechten te 
vrijwaren van zij die er ‘eerst waren’, ten koste van de rechten van men-
sen, inclusief medeburgers, die uitgesloten worden als ‘vreemdelingen’ 
(Comaroff & Comaroff 2003: 455, Stolcke 1995; zie het eerste essay). 
Deze transformatie van het klassieke nationalisme naar autochtonie gaat 
gepaard met veranderingen in de maatschappelijke rol van geschiede-
nis. Ze is niet tot haar einde gekomen, zoals Fukuyama voorspelde, maar 
heeft aan belang ingeboet tegenover cultureel erfgoed. Moderne natie-
staten beriepen zich graag op hun exclusieve erfgoed om hun bestaan te 
rechtvaardigen. De idee van onveranderbaar cultureel erfgoed sluit 
naadloos aan bij de claim dat zij een lang verleden hebben dat niemand 
kan veranderen (Lowenthal 1998: xv). In postnationale staten heeft erf-
goed een nieuwe impuls gekregen door nieuwe migratiegolven. Terwijl 
immigranten hun recht op een eigen erfgoed kunnen opeisen dat hen, 
over tijd en ruimte heen, met vroegere generaties verbindt, kunnen sta-
ten of regio’s zoals Vlaanderen zich beroepen op bepaalde vormen van 
erfgoed om zich een nieuwe identiteit aan te meten en daarbij ‘vreemde-
lingen’ uit te sluiten (ibid.: 5-11). Deze visie is schatplichtig aan de hege-



woord vooraf	 17

monie van de markt die toelaat dat geschiedenis herleid wordt tot cul-
tuur, en cultuur tot (‘autochtoon’) cultureel erfgoed – intellectueel 
eigendom dat men kan bezitten, exclusief claimen, patenteren en met 
winst verkopen (Comaroff 2003).
Aan voorbeelden geen gebrek. Zo vraagt sportsocioloog Bart Vanreusel 
de officiële erkenning van veldrijden als Vlaams cultureel erfgoed, ter-
wijl Jean-Marie Dedecker ‘roodgroene aanhangers van de milieukerk’ 
aanklaagt die de islamitische rituele slachting toelaten maar vinkenzet-
tingen willen verbieden omdat deze wreed zouden zijn.5 Beiden sugge-
reren dat ‘de’ Vlaamse identiteit gebaseerd is op een combinatie van 
materiële elementen die Vlamingen als het ware wortelen in ‘de’ Vlaamse 
biotoop (modder bij Vanreusel, waterloop en weiland bij Dedecker) en 
mythes (de Vlaming als erfgenaam van ‘oude Vlaamse boerenseries’ bij 
Vanreusel, of vergelijkbaar met Felix Timmermans’s Boer Wortel bij De-
decker). Beiden sacraliseren de activiteiten waarover ze het hebben: 
Vanreusel beschrijft veldrijden als een processie, Dedecker meent dat 
‘de processie van vogelkooien en ingetogen Vlaamse zielen’ iets heilig 
heeft (zie Lowenthal 1998: 1-2). Ten slotte benadrukken beiden ook het 
hoge machogehalte van deze twee activiteiten: veldrijden is een ‘onvoor-
stelbare machowereld’ (Vanreusel), en ‘de vrouw komt na de vink’ (De-
decker). Deze primordiale aanspraken, die zich kristalliseren rond de 
Vlaamse biotoop, mythes, religie en mannelijkheid (cf. Comaroff 2003: 
130-131) moeten volgens beide auteurs de basis vormen voor de gemeen-
schappelijke belangen en rechten van ‘echte’ Vlamingen: zij moeten 
veldrijden en vinkenzettingen claimen als inherent ‘Vlaams’, in hun 
strijd met Franstalige Brusselaars, Walen, moslims of andere ‘vreemde-
lingen’, zoals ‘Zimbabwaantjes’, voor wie Vlamingen, volgens Vanreusel 
sympathie koesteren omdat ze aan ‘onze’ sport meedoen, zolang ze maar 
niet winnen (Ceuppens, s.d.). 
Dit ‘Nieuwe Vlaamse Erfgoed’ kenmerkt zich door een herwaardering 
van populaire cultuurvormen die eerder door de klassieke Vlaamse Be-
weging werden uitgespuwd. Strips zoals Jommeke en televisieprogram-
ma’s zoals die van Piet Huysentruyt die het Algemeen Nederlands amper 
machtig is, worden nu gevaloriseerd als ‘oer-Vlaams’ ‘typisch Vlaams’ of 
‘uit de Vlaamse klei getrokken’.6 Tussenvormen van het Nederlands ma-
ken opgang, Vlaamse dialecten worden geherwaardeerd, en het levens-
lied, van Will Tura tot Laura Lynn, mag zijn plaats innemen naast pop- 
en rockgroepen, zoals Gorki en dEUS (Ceuppens, in voorbereiding). 
De ontwikkeling van dit ‘Nieuwe Vlaamse Erfgoed’ gaat ten koste van 
de publieke validatie van de traditionele symbolen van de Vlaamse Be-
weging, te meer omdat deze symbolen rechts-autoritaire associaties kre-
gen sedert de eerste wereldoorlog. Symptomatisch is bijvoorbeeld dat 



18� woord vooraf

de Vlaamse Regering in 2007 niet De Vlaamse Leeuw, maar een lichtelijk 
aangepaste versie van Vlaanderen Boven van Raymond van het Groene-
woud als officieel feestlied koos. Hoewel bepaalde klassentegenstellin-
gen blijven bestaan (zie het tweede essay in deze bundel), overstijgt dit 
‘Nieuwe Vlaamse Erfgoed’ grotendeels oudere tegenstellingen tussen 
elitaire en populaire cultuurvormen. Tezelfdertijd sluit het echter ‘al-
lochtonen’ grotendeels uit om uitdrukking te geven aan een cultuur die 
‘oer-Vlaams’ heet te zijn. Terwijl officieel ‘vreemdelingen’ die zich in 
Vlaanderen vestigen als onderdeel van hun inburgeringscursus les Alge-
meen Nederlands krijgen, moeten ze zich om ‘echt’ in Brugge te ‘inte-
greren’ ondertussen het liefst ook nog het Brugs dialect eigen maken. 
Telkens ‘vreemdelingen’ een horde hebben genomen in de richting van 
het einddoel dat ‘integratie’ heet, stellen ‘autochtone’ Vlamingen een 
nieuwe en hogere horde op die hen moet verhinderen om ook effectief 
de eindmeet te halen (Ceuppens, 2009) 
Tezelfdertijd heeft de Vlaamse culturele scene de laatste dertig jaar een 
beweging gemaakt van een rechtse naar een linkse oriëntatie. Ook Bart 
Eeckhout wijst erop in zijn stuk Je m’accuse. Over identiteit in de Spiegel 
van de Vlaamse kunsten: eenzijdig blank en progressief.7 Die trend is vooral 
opvallend in de literaire wereld, gezien het belang dat de klassieke 
Vlaamse Beweging historisch gehecht heeft aan de taal als uitdrukking 
van de Vlaamse identiteit. Er wordt teruggegrepen naar figuren zoals 
August Vermeylen en het tijdschrift Van Nu en Straks om de Europese 
aspiraties van de Vlaamse Beweging tijdens het fin-de siècle te benadruk-
ken en zo een links-progressieve invulling van Vlaamse identiteit te recon
strueren. Tezelfdertijd is deze nieuwe, progressieve, Vlaamse, artistieke 
elite echter wel overwegend wit en mannelijk en vormt ze een relatief 
gesloten, homogene en monoculturele groep. Hoe prat ze ook gaan op 
hun open geest, we kunnen moeilijk ontkennen dat ze er door de band 
genomen ongeveer hetzelfde uitzien en ongeveer hetzelfde denken (ibid.). 
Ook, of misschien vooral in de kunstensector die zich het meest nadruk-
kelijk afzet tegen Vlaams Belang en zich profileert als progressief, blij-
ven ‘allochtonen’ en vrouwen witte raven die hoogstens in de periferie 
mogen meespelen en zelden in het centrum staan of op het beleid kun-
nen wegen. Discussies over (het gebrek aan) Vlaamse minderheidslitera-
tuur lijken in eerste instantie gericht op de wenselijkheid ervan en sugge
reren veeleer hoe graag de Vlaamse literaire scene ethnische minderheden 
wil omarmen om zichzelf een ‘multicultureel’ imago aan te meten (Van 
Imschoot 2009). Een grondige reflectie op hoe gangbare definities van 
literatuur, literaire normen en verwachtingen mogelijk barrières opwer-
pen of uitsluitingsmechanisme kunnen vormen, is tot nu toe achterwege 
gebleven. Om een goede pers te krijgen lijkt het er verder op dat litera-



woord vooraf	 19

tuur en theater gepleegd door ‘allochtonen’, zich actief moeten engage-
ren met vormen van cultureel erfgoed die beschreven worden als typisch 
of authentiek Vlaams of die ‘autochtone’ Vlaamse criticasters kunnen 
situeren binnen een al bestaand Vlaams cultureel erfgoed.8 Terwijl soms 
wordt beweerd dat dit Vlaamse culturele erfgoed universeel is en dus de 
‘Vlaamse klei’ waarin het ontstond kan ontstijgen, lijkt er geen gelijkaar-
dig besef te bestaan dat creaties van ‘allochtone’ kunstenaars die zich 
niet bewust met dit erfgoed engageren, maar hun inspiratie elders halen, 
even Vlaams zijn als rijstpap met bruine suiker. Kortom Vlaamse cul-
tuur wordt nog al te vaak geïdentificeerd als cultuur van (‘echte’) Vla-
mingen en onvoldoende als alle cultuurvormen in Vlaanderen (Ceup-
pens, in voorbereiding). 
De Vlaamse Leeuw die het symbool was van het Vlaams-nationalistische 
Vlaanderen, is intussen uitgegroeid tot symbool voor de hele regio, over 
partijpolitieke tegenstellingen heen. Als symbool is die Vlaamse Leeuw 
steeds oubolliger geworden naarmate Vlamingen van het hele politieke 
spectrum, over klassentegenstellingen heen, een ‘Nieuw Vlaams Cultu-
reel Erfgoed’ ontwikkelen dat uitdrukking geeft aan hun ‘autochtone’, 
‘oer-Vlaamse’ identiteit, die zich op haar beurt heeft getransformeerd 
naarmate Vlaanderen zelf een evolutie heeft doorgemaakt van ’s lands 
armste naar ’s lands rijkste regio. De paradox waarmee dit boek zich 
inlaat is echter dat naarmate de leeuw meer klauwt en nieuwe tanden 
heeft, hij ook steeds dieper wegkruipt in zijn kooi omdat de koning van 
het woud zichzelf verbeeldt als een bedreigde minderheid (zie Lorwin 
1974: 199; Reynebeau 1995: 245-46). Precies zoals de leeuw in Willy Som-
mers’ meezinger, die overigens zelf ook deel uitmaakt van het ‘Nieuwe 
Vlaamse Erfgoed’. 

De bouwstenen van een exclusief Vlaanderen

De wijze waarop Vlaanderen zichzelf sinds een aantal jaren vormgeeft, 
is geworteld in de veronderstelling van een fundamentele tegenstelling 
tussen de ‘eigen groep’ en de ‘anderen’. Deze tegenstelling wordt ge-
voed en vervolgens gerechtvaardigd door het uitspinnen van een aantal 
verhalen die als bouwstenen voor de Vlaamse natie moeten dienen – ver-
halen die gedeeld worden door de meeste protagonisten in het debat, of 
ze zichzelf nu links dan wel rechts situeren. 
Het eerste deel van het boek bestaat uit vijf essays waarin een aantal 
thema’s behandeld worden – racisme, feminisme, kolonialisme, secula-
risme en identiteitspolitiek – die een centrale rol spelen in het heden-
daagse proces van Vlaamse identiteitsconstructie. Onze bespreking staat 
in het licht van een analyse van de bouwstenen waarmee Vlaanderen zijn 



20� woord vooraf

nieuwe homogeniteit creëert. De thematische ontrafeling van deze 
bouwstenen is in eerste instantie diagnostisch. We willen de vinger op 
de wonde leggen, vanuit een visie die deze bouwstenen niet als onver-
vreemdbare kenmerken van Vlaanderen beschouwt, maar wel als heer-
sende vertogen die bepaalde sectoren van de bevolking systematisch 
uitsluiten. Daarnaast heeft onze bespreking ook een speculatief karak-
ter: de vijf essays trekken ook enkele krijtlijnen voor een ‘ander’ moge-
lijk Vlaanderen, als deel van een zoektocht naar praktijken en denkbeel-
den die het mogelijk maken om Vlaanderen te vertellen en te verbeelden 
in al zijn heterogeniteit. Ons uitgangspunt is de erkenning dat de materiële 
werkelijkheid van multicultureel, multi-etnisch of multireligieus Vlaan-
deren een feit is, maar de symbolische werkelijkheid – de verbeelding – 
schromelijk achterop hinkt.
Het eerste essay bespreekt een bouwsteen van de Vlaamse identiteit die 
als fundament voor alle andere dient: die van een etnonationale en cul-
turele ‘zuiverheid’. Deze heeft zich de laatste jaren vertaald doorheen de 
veronderstelling van onoverbrugbare culturele tegenstellingen tussen 
de ‘eigen groep’ en de ‘anderen’. In De ondiepe gronden en vage grenzen 
van de raciale verbeelding in Vlaanderen gaan Karel Arnaut en Bambi 
Ceuppens in op de latente en minder latente dreiging van de racialise-
ring van ‘vreemdelingen’ in de vorm van cultureel anderen, anderstali-
gen en allochtonen. In plaats van de diepe historische en filosofische 
wortels van de Europese en Vlaamse raciale verbeelding te verkennen, 
zijn ze hier vooral geïnteresseerd in de ondiepe gronden van het racisme 
in Vlaanderen: zijn diverse heruitvindingen en verschijningsvormen in 
hedendaagse constellaties van bestuurlijkheid en diversiteitsmanage-
ment. Ze bekijken drie categorieën van mensen die het onderwerp van 
racialisering vormen van naderbij: ‘allochtonen’, transnationale adop-
tiekinderen en ‘primitieve stammen’ uit Afrika of Azië die figureren in 
reality-tv programma’s. Een van de meest tragische aspecten van deze 
drie casussen van racialisering is misschien wel het feit dat ze stuk voor 
stuk gebaseerd zijn op ‘goede bedoelingen’ ten aanzien van ‘de ander’. 
Een etnonationale en culturele zuiverheid berust voorts op een reeks 
‘vergeten’ historische momenten, waaronder de amnesie rond het Belgi-
sche koloniale verleden en de dekolonisatie van Congo. In De Onbekende 
Congolees. Kolonialisme, postkolonialisme en multiculturalisme gaan Bambi 
Ceuppens en Sarah De Mul in op de tot dusver weinig bekende en ver-
kende verwevenheid van het Belgische koloniale verleden en multicultu-
ralisme. Terwijl onderzoekers in Frankrijk, Nederland en het Verenigd 
Koninkrijk al langer parallellen en continuïteiten zien tussen het kolo
niale verleden en het integratiedebat, blijft dit tot nader order vrijwel 
onontgonnen terrein in België en Vlaanderen. Het feit dat debatten 



woord vooraf	 21

rond het koloniale verleden doorgaans worden losgekoppeld van het 
hedendaagse Vlaanderen, wijst niet alleen op verschillende en verwante 
vormen van vergeten, maar bovenal op een teken van onmacht of onwil 
om de gevolgen van dekolonisatie, federalisering en immigratie radicaal 
te doordenken. Door de structurele continuïteiten en discontinuïteiten 
tussen houdingen tegenover ‘anderen’ van de koloniale tot de postkolo-
niale periode te belichten, tonen de auteurs aan hoe de Congolese dias-
pora en andere etnische minderheden doorgaans beschouwd worden als 
vreemdelingen die geen historische, politieke of culturele verwantschap 
hebben met het collectieve leven in Vlaanderen. Hierdoor kan de illusie 
van een etnonationalistisch zelfbeeld, dat al gangbaar was tijdens de 
koloniale periode, bestendigd worden. 
Vrouwland. Dit woord gebruiken personages uit Rachida Lamrabets ge-
lijknamige boek om Europa beschrijven als een contintent waar vrou-
wen met de scepter zwaaien en mannen zich behoedzaam aan hun gril-
len aanpassen. De titel is ook toepasselijk voor de manier waarop 
Vlaanderen over zichzelf spreekt als geëmancipeerd in verhouding tot 
de ‘andere’. In het essay In naam van het feminisme. Beschaving, multicul­
turaliteit en vrouwenemancipatie gaan Sarah Bracke en Sarah De Mul in 
op de wijze waarop het referentiekader van de vrouwenbeweging en het 
feminisme wordt ingezet om een symbolisch onderscheid aan te houden 
tussen de ‘eigen’ cultuur en die van ‘de andere(n)’. Ze tonen de histo
rische reikwijdte van dit fenomeen aan door het te bespreken in continu-
ïteit met koloniale praktijken in Egypte, India en Congo, en beschrijven 
ook het verband met de hedendaagse mobilisatie van de retoriek van 
vrouwenemancipatie in de context van de War on Terror die op de tegen-
stelling tussen de islam en het Westen teert. Tot slot gaan ze ook in op 
de manier waarop feministische verenigingen zich tot dit cynische ge-
bruik van vrouwenemancipatie verhouden, al dan niet bewust of onbe-
wust en alle goede bedoelingen ten spijt. 
Een vierde bouwsteen van de huidige Vlaamse identiteitsconstructie 
doet een beroep op de retoriek van onverenigbaarheid van het ‘seculiere 
en vrije’ Westen versus de ‘religieuze en intolerante andere’. Deze tegen-
stelling wordt op de spits gedreven in de talrijke hoofddoekdebatten die 
sinds een aantal jaren met de regelmaat van een klok de opiniekaterns 
van de kranten vullen. In Tussen dogma en realiteit. Secularisme, multicul­
turalisme en nationalisme in Vlaanderen gaan Sarah Bracke en Nadia Fadil 
in op de wijze waarop een secularistische doctrine – die huidige religi-
euze verschijningsvormen als een ‘anachronisme’ beschouwt en hun uit-
drukking in de publieke ruimte als een probleem ziet – doorspeelt in het 
multiculturele debat, en als een ‘verworvenheid’ van de dominante 
groep wordt voorgesteld. Dit seculiere denkbeeld verschijnt enerzijds in 



22� woord vooraf

de wijze waarop de religieuze beleving bij jonge moslims wordt gepro-
blematiseerd, en anderzijds doorheen zijn uniforme voorstelling in het 
publieke debat, dat hoe langer hoe meer een laïcistische invulling krijgt 
die, zo argumenteren de auteurs, op gespannen voet staat met de ge-
schiedenis van het secularisme in Belgie. 
De tegenstelling ‘autochtoon/allochtoon’, die constitutief is voor de 
wijze waarop Vlaanderen vandaag over zichzelf spreekt, laat echter de 
minderheden zelf die het doelwit zijn van zijn ‘integratiebeleid’ niet on-
beroerd. In het laatste essay, Identiteitspolitiek en burgerschap in Vlaande­
ren. Een meervoudige kritiek, brengen Nadia Fadil en Meryem Kanmaz 
een introductie tot en een reflectie op het fenomeen identiteitspolitiek. 
Ze beschouwen identiteitspolitiek als een mobilisatie van minderheden, 
die de impliciete culturele en historische normen die aan de basis liggen 
van dominante burgerschapsnoties (en hun uitlsuitingsmechanismen) 
blootlegt en van kritiek voorziet. In een eerste deel staan ze kort stil bij 
het fenomeen identiteitspolitiek, dat vooral in de Verenigde Staten een 
belangrijke ontwikkeling heeft gekend, en bij zijn lokale vertalingen in 
Vlaanderen. Meer bepaald valt de assertiviteit op waarmee verschillende 
minderheids- en interculturele bewegingen (zoals AEL of Kif Kif) sinds 
2000 de termen van het multiculturele debat uitdagen en aanklagen. In 
een tweede deel waarschuwen ze voor aantal mogelijk problematische 
aspecten van een identitaire mobilisatie die blind blijft voor de interne 
verschillen en pleiten ze voor een model dat vertrekt vanuit een funda-
menteel besef van de wederzijdse afhankelijkheid om te kunnen bestaan 
als individu en als burger. 

Een ander debat voor een ander Vlaanderen

Vlaanderen op een multiculturele wijze verbeelden is een theoretische 
en een praktische opdracht. Het gaat niet alleen om het nadenken over 
een ander Vlaanderen, maar ook om het erover praten, schrijven en ernaar 
streven. Omdat dit laatste niet alleen gebeurt, maar collectief, hebben we 
in het tweede deel van dit boek, Visies voor een ander debat, een aantal stem
men uit het Vlaamse intellectuele en activistische landschap gevraagd 
om hun visie op een multicultureel Vlaanderen, België en Europa. De 
bijdragen nodigen ons uit tot het bewandelen van uiteenlopende wegen, 
die elk een andere klemtoon leggen in deze zoektocht. 
Een eerste heet hangijzer is het concept integratie, dat al sinds Blom-
maerts en Verscheurens Het Belgische Migrantendebat (1992) zwaar onder 
vuur ligt. Sinds een aantal jaren zien we hoe de kritiek op dit concept 
zich tussen twee polen beweegt. Enerzijds uiten zij die het ‘politiek cor-
recte denken’ wensen te doorbreken kritiek op een ‘falend integratiebe-



woord vooraf	 23

leid’. Ico Maly biedt in zijn bijdrage een overzicht van de wijze waarop 
dit paradigma zich sinds begin jaren ’90 heeft verspreid tot een leid
motief dat de tegenstellingen tussen links en rechts overschrijdt. Daar-
naast hebben minderheden sinds 2000 een parallelle kritiek op het inte-
gratieconcept ontwikkeld, zij het vanuit andere vooronderstellingen. 
Als Angry young men beschreef Knack in een dubbelinterview van 14 fe-
bruari 2001 de toen relatief onbekende Dyab Abou Jahjah en Tarik Frai-
hi die van zich hadden laten horen in opiniestukken die komaf maakten 
met de assimilatiegedachte aan de basis van het integratieconcept, of de 
‘integratie-industrie’ failliet hadden verklaard.9 Zowel Abdou Bouzerda 
als Elke Vanderperre pleiten in hun tekst voor een samenleving die de 
term integratie uit haar woordenschat schrapt. Bouzerda wil integratie 
vervangen door emancipatie, en zo een proces in gang zetten waarbij 
alle bevolkingsgroepen in de Belgische samenleving worden betrokken. 
Voor Vandeperre vertrekt het concept ‘integratie’ vooral van een fout 
organisch model dat een eenzijdige aanpassing van een groep verwacht. 
Olivia Rutazibwa trekt op haar beurt parallellen tussen de wijze waarop 
het ‘ontwikkelingsparadigma’ niet enkel aan de basis ligt van de interna-
tionale samenwerking met de minderbeelde ‘ander’ (i.c. ‘ontwikkelings-
landen’), maar dichter bij huis ook van het integratiebeginsel. 
Een ander samenlevingsmodel, dat niet langer op ‘integratie’ is gestoeld, 
veronderstelt echter een nieuw zelfbeeld dat niet langer berust op onover
brugbare tegenstellingen met ‘de ander’. Paul Goossens toont in zijn 
bijdrage aan hoe het verdeelde ‘Europa’ zich van oudsher door het op-
trekken van ‘grenzen’ een bepaalde identiteit heeft trachten aan te meten. 
Zo probeert de bureaucratische en technocratische Europese Unie gren-
zen te trekken om een ‘wij-gevoel’ te creëren en om identificatie met haar 
project te stimuleren. ‘Grenzen’ zijn dus minder een geografisch gege-
ven dan een symbolische afbakening in een voortdurende discussie en 
strijd rond een collectieve identiteit, waarin de ‘moslimvijand’ van ouds-
her als doembeeld opduikt om de interne, onderlinge verschillen onder 
de mat te vegen. Elke Vandeperre vertrekt in haar bijdrage van de stere-
otiepe voor(onder)stellingen over moslims die welig tierden bij ‘autoch-
tone’ witte Vlaamse deelnemers aan hearing sessies die de vzw Motief or-
ganiseerde rond de beeldvorming van de islam. Geconfronteerd met 
deze vaststelling transformeerden de bijeenkomsten waarin men poogde 
etnocentrische opvattingen bij witte Vlamingen om te buigen, zich al 
snel in een reeks praatgroepen waarin de deelnemers de kans kregen 
hun frustraties te ventileren om vervolgens een inhoudelijk gesprek op 
gang te brengen. Opvallend doorheen de sessies met mensen met ver-
schillende sociale profielen was dat ze er gelijkaardige stereotiepe ideeën 
over moslims op nahielden en zich het ‘slachtoffer’ van de eigen liberale 



24� woord vooraf

tolerantie voelden. Omdat de meeste deelnemers hun (beperkte) infor-
matie putten uit de media, veronderstelt een nieuw zelfbeeld ook een 
introspectie van de massamedia, die multiculturalisme hebben uitgeroe-
pen tot een hedendaagse versie van het Romeinse brood en spelen. Dit 
nieuwe zelfbeeld heeft verder ook baat bij een hernieuwd engagement 
van het middenveld, dat ruimtes moet creëren waarbinnen zulke ge-
sprekken op een veilige wijze kunnen worden gevoerd. 
Een andere ontrafeling dient zich aan in de wijze waarop de dominante 
groep, en bij uitbreiding ‘het Westen’, zich voorstelt als paternalistisch 
verlosser van ‘de ander’, en met deze verlossing een eenzijdig model tracht 
op te leggen. Deze kwestie komt in zeer expliciete termen aan bod bij 
Ida Dequeecker en Olivia Rutzibwa. Dequeecker laakt de wijze waarop 
het feminisme tot voorhoede van de westerse beschavingsmissie werd 
uitgeroepen. Deze ontwikkeling gaat bovendien voorbij aan het feit dat 
de achterstelling van de vrouw in ‘het Westen’ nog altijd een actuele en 
pijnlijke zaak is. Als boegbeeld van het tweede-golffeminisme en mede-
oprichtster van het feministische collectief B.O.E.H.! (Baas Over Eigen 
Hoofd), pleit Dequeecker voor introspectie en een hernieuwd engage-
ment van feministen met hun centrale waarden: emancipatie en solidari-
teit onder vrouwen, met of zonder hoofddoek. Rutazibwa tracht op haar 
beurt doorheen het begrip beschavingspluralisme de kwalijke gevolgen te 
doorprikken van ‘al wie goed bedoelt’, de ‘welwillenden’. Het proble-
matische van hun aanpak ligt vooral in de wijze waarop ‘progressieven’, 
vertrekkend vanuit een fundamentele ongelijkheid tussen de ‘eigen 
groep’ en de ‘anderen’, doorheen hun dienstbaarheid in ontwikkelings-
samenwerking en integratie, de laatsten naar hun eigen beeld en gelijke-
nis trachten te veranderen. 
Aan het einde van het collectieve traject dat vele jaren geleden begon 
(Arnaut et. al. 2004) en van de vele conversaties en discussies die dit boek 
tot stand brachten,lijken er meer kritische vragen, visies en dromen op 
tafel te liggen dan netjes afgebakende modellen van hoe Vlaanderen dan 
wel anders zou kunnen. Toch dienen zich een aantal zekerheden aan. 
Dat Vlaanderen anders moet – om voor belangrijke delen van haar bevol-
king leefbaar te blijven, of het voor het eerst te worden – en dat Vlaan-
deren anders kan. En vooral, dat er verschillende wegen zijn om die 
broodnodige veranderingen tot stand te brengen. Zoals de weg die de 
zelfredzaamheid van minderheden centraal stelt, om zo als actieve en 
assertieve burgers aan het maatschappelijke leven te kunnen deelnemen 
(Abdou Bouzerda). Of de weg waarin juist de onderlinge solidariteit 
rond sociaal-economische thema’s wordt bevoorrecht en die zich hoedt 
voor culturalistische discours (Ico Maly). Deze verschillende wegen 
worden echter gebaand vanuit een gemeenschappelijke drijfveer: het 



woord vooraf	 25	 25

streven naar een beloved community (bell hooks, geciteerd in Rutazibwa) 
waarin verschillen niet worden weggewist maar omarmd, waarin mensen 
niet louter hun eigen belangen verdedigen maar in staat zijn de belangen 
van elke groep in de samenleving ter harte te nemen, en waarin alle ver-
schillende segmenten van de samenleving recht van spreken hebben over 
de collectieve verbeelding van Vlaanderen. Een Vlaanderen met andere 
woorden dat uit de kooi van de ‘autochtonie’ kan treden, en waar ieder-
een die deel uitmaakt van zijn dagelijkse samenleven – los van herkomst, 
cultuur, etniciteit, religie, gender... – daadwerkelijk thuis kan zijn.





	 27

Deel 1

De begrensde 
verbeelding 



28� deel 1

De ondiepe gronden en de 
vage grenzen van de raciale 
verbeelding in Vlaanderen
Karel Arnaut & Bambi Ceuppens

Ter inleiding: racisme zonder ras

De laatste keer dat wij het woord ‘ras’ in een officieel document zagen 
opduiken, dateert van 2002. In een intern document van de politiezone 
Elsene-Brussel waarin de Cel Matonge een korte presentatie van haar 
community policing project gaf, sprak ze steevast over ‘les noirs’ en een enkele 
keer over ‘la race noire’ om te verwijzen naar de mensen van Afrikaanse 
origine die de wijk Matonge vorm en inhoud geven. Ironisch genoeg was 
dit document niet de aankondiging van een botsing tussen blank en zwart, 
maar veeleer van een nieuwe dialoog tussen het Elsense gemeentebestuur 
enerzijds en de wijkbewoners en -gebruikers uit Matonge anderzijds en 
dit na een decennialange periode van vijandigheid en wantrouwen. Ach-
teraf bekeken vormde de term ‘zwart ras’ niet meer dan een anachronis-
tisch morfeem, een stukje idioom dat nog thuishoorde in een kwalijk ver
leden, toen de Elsense politie door sommigen werd gezien als breekijzer 
van een normen- en waardenbewust lokaal bestuur, en door anderen als 
de racistische handlanger van een rechtse antimigrantenrepressie.10

Meer dan een fait divers is dit voorval symptomatisch voor het feit dat in 
België het aantal ervaringen met en vermoedens van racisme, alsook de 
expliciete beschuldigingen ervan, omgekeerd evenredig is met de inten-
siteit waarmee de term ras wordt gebruikt of het fenomeen ras als bete-
kenisvol wordt beschouwd. Een uitzondering is het Vlaams Belang dat 
het woord hardnekkig blijft gebruiken of er inhoud probeert aan te 
geven door bijvoorbeeld te spreken over de ‘rassenrellen in Brussel’ van 
mei 1991 tussen ‘vreemdelingenbendes’ en de politie (www.vlaamsbe-
lang.org/50/131/). Wat de zaak op een interessante manier complex 
maakt, is het feit dat het Belgische ‘antiracisme’ – te weten de retoriek 
en het activisme (zoals Hand in Hand), de instituties (zoals het Cen-
trum voor Gelijkheid van Kansen en Racismebestrijding), de wetgeving 
en de rechtspraak – voor een belangrijk deel een reactie is op de oprich-
ting en opgang van het Vlaams Blok/Belang sinds de late jaren 70. Er 



de begrensde veerbeelding	 29

was natuurlijk een Europees/wereldwijd fenomeen van racisme en 
racismegevoeligheid, maar terwijl de wetgevende initiatieven in andere 
landen zich situeren in de jaren 60 en 70, dateert de eerste Belgische wet 
tot bestraffing van racisme pas van 1981 – twee jaar na de stichting van 
het Vlaams Blok – en de oprichting van het ‘Centrum voor gelijke kan-
sen en de strijd tegen racisme’ van 1993, kort na de doorbraak van het 
Vlaams Blok bij de gemeenteraadsverkiezingen in Antwerpen in 1989 en 
de federale verkiezingen in 1991. Maar was er in Vlaanderen minder (al-
ledaags) racisme vóór de opgang van het Vlaams Blok? Of nam de alert-
heid bij de slachtoffers op mogelijk racisme toe door de opgang van het 
Vlaams Blok? 
Het Vlaams Belang (VB) is in het verleden reflexmatig of gemakshalve 
voorgesteld als de motor van het racisme in Vlaanderen en Brussel. Zon-
der het belang van het VB in de articulatie en disseminatie van een raciali
serend vertoog te onderschatten (zie p. ???), moeten we vaststellen dat 
in Vlaanderen zo’n vertoog ver voorbij enge partijpolitieke grenzen 
reikt. Zoals we elders hebben aangegeven, vindt een dergelijk vertoog 
zijn voedingsbodem in het klassieke etnonationalistische model waarin 
cultuur, taal en territorium/afkomst samenvallen. Het feit dat Vlaande-
ren gedurende vele generaties deze etnonationalistische mantra via de 
Vlaamse Beweging ingelepeld heeft gekregen, heeft ons inziens bijge-
dragen tot de vorming van een racistische dispositie (Arnaut, et al. 2004; 
Arnaut en Ceuppens 2004). Als we nog verder en dieper kijken, buiten 
de grenzen van Vlaanderen, zien we dat een indrukwekkende hoeveel-
heid auteurs zich de moeite heeft getroost aan te tonen dat racisme diep 
vervlochten zit in de grote Europese of Westerse ‘projecten’, zoals de 
judeo-christelijke traditie, moderniteit, kolonialisme en kapitalisme (bv. 
Hesse 2007). Dit ideeëngoed bereikte zijn hoogdagen tijdens de late 
19de en de eerste helft van de 20ste eeuw. 
In de context van imperialisme en koloniale expansie overzee, maar 
tegelijk ook van industriële revolutie en diepe sociale tegenstellingen in 
Europa, ontwikkelde zich een rassenideologie van biologisch-genetisch 
onderscheid en hiërarchie waarin de gekoloniseerden en het proletariaat 
hun ondergeschikte plaats én de belofte van hun vooruitgang geformu-
leerd zagen (Bennett 2004: 136-159; Foucault 1997: 65; Stocking 1992: 
144-185, zie de bijdrage van Ceuppens en De Mul). Deze matrix werd 
pas na de Tweede Wereldoorlog – na de racistische ontsporing van het 
nazisme en in het proces van dekolonisering – afgezworen (Lévi-Strauss 
1952). Terwijl in dit proces het begrip ras voor cultuur wordt ingeruild, 
merken we een duidelijke verschuiving van een ideologie van biologisch 
naar cultureel determinisme (Kuper 2003; Stolcke 1995). Deze vaststel-
ling nodigt ons uit tot het exploreren van processen van racialisering 



30� deel 1

van diversiteit en met name deze die samenhangen met de naoorlogse 
migratiestromen (Silverstein 2005). 
Wat ons in deze bijdrage bezighoudt is de latente en minder latente 
dreiging van de racialisering van ‘vreemdelingen’ in de vorm van cultu-
rele anderen, anderstaligen en allochtonen. In plaats van diepe historische 
en filosofische wortels van de Europese en Vlaamse raciale verbeelding te 
verkennen, zijn we hier vooral geïnteresseerd in ondiepe veeleer dan diepe 
gronden van het racisme in Vlaanderen (zijn hedendaagse heruitvindingen 
en diverse verschijningsvormen), en in de vage grenzen van de Vlaamse 
raciale verbeelding veeleer dan in haar essentie of haar wortels.

De natie als familie:  
drie casussen van racialisering als meervoudig proces 

Het einde van het negentiende-eeuwse biologisch-genetische concept 
van ras en het daarmee gelieerde racisme dwingen ons om na te gaan 
hoe racisme zich vertaalt in processen van racialisering (Law and Sayyid 
2007: 531). Deze hedendaagse vormen van racialisering kunnen we het 
best situeren in eigentijdse vormen van staatsvorming en governance. 
Racialisering is daarbij een van de manieren om bestaande en nieuwe 
identiteitscategorieën te introduceren en te gebruiken met politieke en 
economische doeleinden en dat in een algemene context van ‘diver
siteitsmanagement’. Dit maakt op zijn beurt deel uit van de productie 
van nieuwe identitaire hiërarchieën en de differentiële inclusie die er-
mee samenhangt (zie: Lentin 2007). Deze processen die een onderdeel 
vormen van wat Hardt en Negri (2000) in navolging van Foucault bio-
politiek noemen, zijn tegelijk meerschalig en multiplex.11 Hun meer-
schaligheid is gelegen in het feit dat identiteitscategorieën van verschil-
lende niveaus met elkaar kunnen worden verbonden. Terwijl men op 
het nationale niveau het onderscheid kan maken tussen Vlamingen en 
Franstaligen, kan men op het regionale niveau ‘Franstalige’ vervangen 
door ‘allochtoon’ en op het internationale niveau door ‘moslim’. Dit 
meerschalige proces van wat men in het Engels selfing en othering is gaan 
noemen, is tevens multiplex (multipunctual in het Engels), in de zin dat 
het niet vanuit één niveau, sector of locus wordt aangestuurd. Zo is de 
multiplexiteit van de begripsvorming van ‘allochtoon’ gelegen in het 
feit dat de term niet alleen courant door officiële instanties wordt ge-
hanteerd, maar ook door een veelheid aan andere maatschappelijke ac-
toren zoals politici, opiniemakers, groeperingen uit het middenveld 
enzovoort. We moeten dus niet alleen oog hebben voor de plaats en het 
belang van officiële categorieën in het beheer van diversiteit, maar ook 
voor de manieren waarop ‘de maatschappij’ zich in al haar geledingen 



de begrensde veerbeelding	 31

die categorieën eigen maakt en er nieuwe invullingen en betekenissen 
aan geeft. 
Deze horizontaal georiënteerde exploratie van racisme is dus opgevat 
als een cartografie van de raciale verbeelding in Vlaanderen en België, 
haar bestuurlijke en maatschappelijke umwelt en haar effecten. Aan de 
grondslag daarvan ligt een metafoor die zowel de etnonationalistische 
als de biopolitieke dimensies en tegelijk het meerschalige als het multi-
plexe karakter van racialisering aanduidt: de natie als familie en tot op 
zekere hoogte, de familie als natie.
De etymologie van natie – het Latijnse ‘nascere’ betekent geboren wor-
den – is voor menig auteur de aanzet om de metafoor van ‘de natie als 
familie’ uit te pluizen (McClintock 1995; Puri 2004). Afgezien van de 
genderdimensie, die hier minder aan bod zal komen, wordt vooral gewe-
zen naar de idee van gemeenschappelijke afstamming, een bloedband 
en een geboorteplaats (geboortenatie) als determinerende factor van 
identiteit. 
Deze problematiek zien we vooreerst heel scherp terugkomen in de 
tweedeling autochtoon-allochtoon en de manier waarop deze in Vlaan-
deren wordt gedramatiseerd. Anders dan over de taalgrens en in onze 
buurlanden (Kortram 2007), merken we in Vlaanderen een grootscha-
lige gewenning aan dit begrip, zowel in formele, zelfs academische krin-
gen als in populaire media en alledaagse conversatie. Als ‘origine’ al 
zo’n belangrijke rol wordt toegedicht bij tweede- en derdegeneratie
migranten, is zulks des te meer te verwachten bij nieuwkomers. Een bij-
zondere categorie daarin vormen de kinderen die in Vlaanderen terecht-
komen na transcontinentale adoptie. Beginnend onderzoek van Katrien 
De Graeve (UGent) wijst uit dat dit behoorlijk sterk wordt gepathologi-
seerd of tenminste gedramatiseerd en toont aan hoe in Vlaanderen rond 
het adoptiekind een ‘geboortecultuur’ wordt geënsceneerd die hem of 
haar terugverwijst naar het land van herkomst. Wat wordt vermoed bij 
adoptiekinderen die soms maar enkele maanden of jaren hun ‘geboorte-
cultuur’ hebben meegemaakt, is a fortiori het geval bij mensen waarvan 
beweerd of verhoopt wordt dat zijzelf noch hun voorouders ooit met 
een andere cultuur in contact zijn gekomen: het soort ‘stammen’ dat we 
de laatste jaren steeds vaker zien opduiken in verscheidene soorten exo-
tische reality-tv programma’s, zoals Toast Kannibaal, maar die bij nader 
inzien de centrale focus zijn van een hele ontspanningsindustrie (cultu-
reel toerisme, media) die zich organiseert rond de gelijktijdige dramati-
sering van extreem cultureel verschil in combinatie met direct intiem 
contact. 
De ‘natie als familie’ vormt in Vlaanderen de aanzet voor een diversi-
teitsbeheer van zowel allochtonen, transcontinentale adoptiekinderen 



32� deel 1

als ‘wilde stammen’ in reality-tv. Wat elk van deze drie casussen van ra-
ciale verbeelding in eerste instantie gemeen hebben – en wat ze in wezen 
raciaal maakt – is de tragiek van de nooit voltooide, de onmogelijke of 
eeuwigdurende integratie waarvan de geracialiseerde ‘andere’ het object 
is, in weerwil van het feit dat die andere bijzonder dicht in de buurt 
komt, als reisgezel, als familielid, als lid van de eigen of van de nationale 
familie. 

Schismogenese en asymmetrie  
in het begrippenpaar autochtoon-allochtoon 

In hun documentaire over het gebruik van het woord ‘allochtoon’, vroe-
gen de Nederlandse filmmakers Peter Nilsson en Coreanne van Leeu-
wen (2006) aan een man van Surinaamse origine wat hij dacht dat er nu 
moest gebeuren met het woord ‘allochtoon’, waarvan hij samen met an-
dere geïnterviewden de negatieve connotaties voor de camera’s had aan-
geklaagd. Zijn antwoord was even ontwapenend als onthullend: ‘Hoe-
wel ik mezelf erop betrap dat ik de term “allochtoon” gebruik, mag hij 
wel verdwijnen,’ zegt hij, ‘maar het woord “autochtoon” vind ik wel leuk’.
Zonder veel omhaal ontmaskert deze uitspraak de diepe asymmetrie die 
verscholen zit in het begrippenpaar allochtoon-autochtoon: Wil niet ie-
dereen (een beetje) autochtoon zijn, elk op zijn of haar manier? Waar 
men ook geboren is of neerstrijkt? Is het begrip allochtoon dan mis-
schien een loos begrip met als enig strategisch doel het begrip ‘autoch-
toon’ te beschermen, of beter, af te schermen? Dat blijkt alleszins het 
geval te zijn in Vlaanderen waar het begrippenpaar helemaal mank 
loopt. Vlaanderen heeft voor de introductie van het begrippenpaar au-
tochtoon-allochtoon de mosterd gehaald in Nederland, waar in het be-
gin van de jaren 70 allochtoon werd gebruikt om te verwijzen naar im-
migranten die op dat moment zo niet benoemd werden omdat Nederland 
officieel geen immigratieland was (Geschiere 2009: 148-149). Vlaande-
ren erkent wel officieel allochtonen, maar heeft geen officiële omschrij-
ving van autochtoon, ook niet in negatieve zin, want niet iedereen die 
geen allochtoon is, is autochtoon. Immers, naast een criterium van her-
komst (‘minstens één van hun ouders of grootouders is geboren buiten 
België’) is er een van ‘status’ (‘zij bevinden zich in een achterstandspo-
sitie vanwege hun etnische afkomst of hun zwakke sociaaleconomische 
situatie’) (Vlaamse Regering 1998). Deze richtlijnen zijn nu van kracht, 
maar instellingen zoals de Interministeriële Conferentie Werkgelegen-
heid (Centrum voor Gelijkheid van Kansen en voor Racismebestrijding 
2007), het Vlaams Economisch Sociaal Overlegcomité (VESOC) of de 
Sociaal-Economische Raad van Vlaanderen (SERV) (Commissie Diver-



de begrensde veerbeelding	 33

siteit 2007) breiden het begrip in ten minste twee richtingen uit. Zo wordt 
‘buiten België’ verruimd tot ‘buiten West-Europa’ en zelfs ‘een groot deel 
van de ontwikkelingslanden’, terwijl men idealiter allochtonie tot in de 
derde generatie wil traceren, tot het geboorteland van de grootouders. 
Dit alles zorgt ervoor dat er in Vlaanderen een groot aantal niet-autoch-
tonen zijn die door hun bemiddelde herkomst evenmin allochtoon zijn.
Het probleem van het begrippenpaar allochtoon-autochtoon beperkt 
zich echter niet tot zijn asymmetrie. Nog belangrijker is dat er in Vlaan-
deren een miskende kloof is tussen enerzijds het algemene, populaire 
label allochtoon (‘Allochtoon1’) als ‘niet-autochtoon’ – ‘van vreemde 
afkomst’, ‘niet van eigen bodem/kweek’, of ‘nieuwe Vlaming’ – en, an-
derzijds, het officiële (analytische) begrip allochtoon (‘Allochtoon2’) als 
‘achtergestelde omwille van afkomst of herkomst’, waarbij achterstel-
ling zowat alles kan betekenen, gaande van slachtoffer van kansarmoede 
tot en met doelwit van openlijk racisme. 
Artikels, columns en bijvoorbeeld de recente T-shirtactie van Kif Kif die 
het begrip ‘allochtoon’ tegen het licht houden, vragen meestal aandacht 
voor het feit dat de term in de loop der jaren een negatieve bijklank heeft 
gekregen. Daarbij verwijst men naar het vermaledijde populaire label 
allochtoon (‘Allochtoon1’), maar hoedt men zich toch voor de eis van 
een totale afschaffing van de term (‘Allochtoon2’), omdat deze het soci-
ale lijden van een gediscrimineerde groep ten minste zichtbaar wil ma-
ken. Bij nader inzien is het zowat omgekeerd: niet ‘Allochtoon1’ is de 
boosdoener. De ontluisterende vaststelling is dat precies het officiële be-
grip ‘Allochtoon2’ de motor van de semantische aftakeling van de term 
‘Allochtoon1’ vormt. Zoals gezegd dient ‘Allochtoon2’ geen ander doel 
dan de verschijningsvormen en de mate van de achterstelling van een 
groep mensen van vreemde origine ter remediëring te detecteren en te 
rapporteren. Zoals te verwachten is (en zoals ook de bedoeling is), pro-
duceert deze monitoring op geregelde tijdstippen negatieve berichten 
en rapporten met titels zoals ‘Allochtone jongeren komen slecht aan de 
bak’ of soortgelijke verhalen waarin naast werkloosheid ook andere as-
pecten van de achterstandspositie qua gezondheid, criminaliteit, oplei-
ding enzovoort worden gerapporteerd. Deze berichten circuleren in de 
publieke ruimte en slaan neer in wat men gemeenzaam ‘negatieve beeld-
vorming rond allochtonen’ is gaan noemen. Het ligt voor de hand dat 
deze betekeniscluster op zijn beurt de voedingsbodem vormt van ver-
dere kansarmoede en/of discriminatie: op school, op de werkvloer, in de 
publieke ruimte – fenomenen die door de volgende monitoring opnieuw 
gerapporteerd moeten worden, en zo verder.
De Brits-Amerikaanse antropoloog Gregory Bateson heeft dergelijke 
processen van progressieve differentiatie lang geleden betiteld als com-



34� deel 1

plementaire schismogenese: het proces waarbij twee groepen in tegen
gestelde richting uit elkaar groeien en de assertiviteit van de ene zich 
weerspiegelt in de subalterniteit van de andere (Bateson 1935: 181). Bate-
son was verder begaan met de problematiek van veranderingsprocessen 
ten gevolge van cultuurcontacten, maar wilde zich daarbij niet blind 
staren op cultuurcontacten tussen ‘beschaafden’ en ‘onbeschaafden’. 
Hij wees de term acculturatie en het onderscheid tussen ‘criminelen’ en 
‘niet-criminelen’ af, omdat deze respectievelijk behoren tot het discours 
van koloniale bewindvoerders en van wetgevers en rechters, maar niet 
van onafhankelijke denkers. 
Voortbouwend op Batesons inzichten kunnen we proberen vier lessen te 
trekken uit de progressieve differentiatie die zich in Vlaanderen rond de 
begrippen autochtoon en allochtoon afspeelt. Ten eerste mogen we de 
problematiek van discriminatie en racisme niet benaderen in de termen 
van ‘de mensen’ (‘Allochtoon1’) of van hun bestuurders (‘Allochtoon2’), 
maar moeten de vicieuze dynamiek waarin die termen het maatschappe
lijke fenomeen dat ze benoemen vorm en inhoud geven, tegen het licht 
houden. Aan het poststructuralisme ontlenen we het inzicht dat taal 
geen autonome identiteiten weerspiegelt, maar deze produceert en con-
stitueert. Om het in de woorden van Judith Butler (1997) te zeggen: er-
kenning wordt constitutie en benoeming animeert bestaan. Niet het be-
staan van een groep die allochtoon zou zijn vormt een probleem, wel het 
bestaan van de term die deze categorie creëert, de articulatiemacht van 
diegenen die hem gebruiken (Wetenschappelijke Raad voor het Rege-
ringsbeleid 2007): de overheid en haar experts die het officiële begrip 
‘Allochtoon2’ hanteren en die het populaire, activistische en zelfs weten-
schappelijke gebruik ervan toestaan, zo niet versterken.
Ten tweede verstoort de Batesoniaanse benadering het onderscheid tus-
sen racisten en niet-racisten en ontwricht de simplistische tegenstelling 
tussen de ‘kwaadsprekerij’ van zij die tegen allochtonen zijn en de ont-
hechte analyses van zij die discriminatie en racisme in kaart willen bren-
gen en terugdringen. Uiteindelijk maken beide partijen deel uit van een-
zelfde maatschappij en hebben hun acties en uitspraken gewild of 
ongewild effect op elkaar. Zoals de liefde van Sint-Paulus en de vrijheid 
waarover Kennedy in 1963 sprak in Berlijn, is racisme misschien ondeel-
baar. Indien zelfs maar een minderheid binnen de maatschappij er het 
slachtoffer van is, is er sprake van een racistische maatschappij, of op 
zijn minst van een maatschappij die onderhevig is aan racialisering van-
uit een dynamiek van spraakverwarring en semantische sedimentatie 
waarvoor niemand zich immuun moet achten. 
Ten derde helpt de typering van racisme als complementaire schismoge-
nese de nadruk te verleggen van racisme als culturele, ideologische of 



de begrensde veerbeelding	 35

filosofische ingesteldheid, naar racisme als (onderdeel van) een systeem 
van besturen. Hierbij zouden we Michel Foucault (1997) ter hulp kun-
nen roepen. Die ging in zijn cursus aan het Collège de France van het 
academiejaar 1975-1976 zo ver ras en racisme te gebruiken als centraal 
heuristisch instrument om een nieuwe theorie van machtsrelaties en soe-
vereiniteit te ontwerpen en een geschiedenis van bestuurlijkheid (gouver­
nementalité) te schrijven. Het heersende systeem van bestuurlijkheid 
noemt Foucault (1997; 2004a; 2004b) ‘biopolitiek’ en bestaat in het be-
heer van de eigenschappen en groeicapaciteiten van mensenpopulaties 
via statistische constructies en diagrammen (Bull 2007; Deleuze 1988: 
23-46). Daarmee brengt biopolitiek ‘de mens als soort’ (Foucault 1997: 
242) of in een multicipliciteit van groepen en soorten in kaart (Foucault 
2004b: 129) – een cartografie die populaties traceert en vooral in goede 
banen leidt. Net als Butler wijst Foucault ons dus op het belang maar 
tegelijk ook op het gevaar van constructies (categorieën) die weten-
schappelijke eerbaarheid met bestuurlijke efficiëntie combineren en diep 
in het vlees van een maatschappij snijden. In dit verband is het ontstel-
lend om vast te stellen dat in 2007 de Vlaamse minister van Werk, in 
samenspraak met de Commissie Diversiteit van de SERV, zonder blik-
ken of blozen beweerde dat ‘monitoring verschilt van labeling’ en dat 
‘het concept “allochtoon” [...] een construct is dat slechts op het moment 
van meting ontstaat’ (Commissie Diversiteit 2007: 5). Hiermee ontkent 
deze commissie haar articulatiemacht en wat in zijn effecten niet ver-
schilt van wat Foucault (1997: 254-256) onder (staats)racisme begreep, 
namelijk: ‘een breuk maken in het domein van het leven dat onder de 
controle valt van de macht: [...] een manier om de groepen die binnen 
een populatie bestaan uit elkaar te halen’. 
Ten vierde en ten slotte helpen Bateson, Butler en Foucault ons verder 
om het racialiserende aspect van het begrip allochtoon te bevatten. Voor 
Foucault wordt het algemene thema van rassenstrijd – dat hij in ten 
minste vier eeuwen Europese bronnen terugvindt en de inspiratiebron 
vormt voor het marxistische idee van de klassenstrijd – tot racisme wan-
neer het op een of andere manier ‘biologisch’ wordt en aanstuurt op 
zuiverheid (Foucault 1997: 81). Onreinheid, zo kunnen we opmaken uit 
wat Foucault daarover zegt, wordt getraceerd in wat endemisch is voor 
een bepaalde populatie of wat door erfelijkheid wordt doorgegeven. 
Deze zoektocht naar het endemische en het hereditaire (in tegenstelling 
tot het epidemische en het peripatetische), naar ‘roots’ (in plaats van 
‘routes’), vinden we helemaal terug in de ‘progressieve verdieping’ van 
het begrip allochtoon – aanwijsbaar in ‘Allochtoon1’ en vermoedelijk in 
‘Allochtoon2’. Een en ander valt af te lezen uit de recente documenten 
van onder andere het Vlaams Economisch Sociaal Overlegcomité (VESOC), 



36� deel 1

de eerder genoemde Vlaamse Commissie Diversiteit en de federale Inter-
ministeriële Conferentie Werkgelegenheid. Om de discriminatie op de 
arbeidsmarkt afdoende te monitoren probeert men allochtonen te trace-
ren tot drie generaties ver, maar moet men zich neerleggen bij het feit 
dat het Rijksregister dit niet toelaat. Een van de voor de hand liggende 
effecten van deze verregaande zoektocht naar herkomst van migranten 
op de begripsvorming ter hoogte van ‘Allochtoon1’, is niet meer of min-
der dan een bevestiging dat deze laatsten hun oorspronkelijke inborst/
natuur vele generaties lang blijven behouden en doorgeven. Dit alles 
lijkt regelrecht in te gaan tegen het verlangen van migranten om ook in 
‘het land van aankomst’ op een of andere manier als autochtoon te wor-
den beschouwd en behandeld. Dit brengt ons tot de tweede case, waarin 
duidelijk wordt hoezeer ‘geboortecultuur’ tot de Vlaamse raciale ver-
beelding spreekt, vooral bij hen die er als adoptieouders en hun entou-
rage mee te maken hebben.

Op zoek naar de geboortecultuur:  
transcontinentale adoptie in Vlaanderen 

De trend waarbij steeds meer ouders uit West-Europa en Noord-Amerika 
op hun zoektocht naar adoptiekinderen in het Zuiden terechtkomen, 
wordt door onderzoekers gerelateerd aan het feit dat ze ouderschap hoe 
langer hoe meer opeisen als een economisch en wettelijk recht. Daarbij 
brengt men, vaak onbewust, de rechten van de geboorteouders, die hun 
kinderen niet opgeven uit vrije keuze, maar onder dwang of omdat ze 
geen keuze hebben, minder of helemaal niet in rekening (Eng 2003: 8). 
Zodra men dit in beschouwing neemt, ontdekt men als onderzoeker een 
groot aantal onzichtbare parallellen en opmerkelijke asymmetrieën tus-
sen adoptie en migratie, zowel voor het rijke Westen in zijn geheel als 
voor Vlaanderen in het bijzonder.
In het Noorden staat in het algemeen het recht van ouders op transnatio
nale adoptiekinderen minder ter discussie dan het recht op familieher-
eniging voor immigranten of het recht op een bruid(egom) uit een emi-
gratieland in het Zuiden (Kim 2007: 498). Terwijl de verkoop van kin-
deren in België niet verboden is, is transnationale adoptie strikt 
gereglementeerd. Toch brengen schandalen geregeld aan het licht dat 
de grens tussen beide in sommige landen, zoals in Guatemala, bijzonder 
vaag is. Dat heeft er ongetwijfeld mee te maken dat ze beide worden 
gedreven door de vraag en niet door het aanbod (Bhabha 2004: 183). 
Net zoals de meeste immigranten, komen de meeste transnationale adoptie
kinderen uit het Zuiden en de voormalige Sovjet-Unie, maar ze worden 
niet beschouwd als immigranten. Tezelfdertijd toont recent onderzoek 



de begrensde veerbeelding	 37

aan dat het uiteenlopende statuut van immigranten en transnationale 
adoptiekinderen zich niet noodzakelijk vertaalt in een verschillende maat
schappelijke behandeling. Transnationaal geadopteerde volwassenen be-
nadrukken hoe ze, afhankelijk van hun uiterlijk, al dan niet op een nega
tieve manier geassocieerd worden met immigranten wier verblijf gepro
blematiseerd wordt (Hübinette 2007; Yngvesson 2003; Yngvesson 2007). 
Of ze nu wettelijk gedefinieerd worden als wezen (Kim 2007: 499) of als 
dusdanig verbeeld en behandeld worden (Cherot 2006), transnationaal 
geadopteerde kinderen ondergaan een proces van familiale ontkoppe-
ling, alvorens geïncorporeerd te worden in Westerse gezinnen. Het con-
trast tussen de zachte, begripsvolle benadering van transnationale adop-
tie en de harde manier waarop gezinshereniging van migranten of 
huwelijken met partners uit Afrika of Azië wordt gereglementeerd én 
aangepakt, toont aan hoe de fictie van bloedverwantschap domineert op 
conjugale verwantschap. De staat reguleert en managet verwantschap 
en omdat transcontinentale adoptie de grenzen van bloed, verwantschap 
en natie doorkruist, is het een goede lens om na te gaan hoe familiale 
intimiteit en sociaal toebehoren in spanning leven met de macht van 
staten (of, in het geval van Vlaanderen, de regio) en bestuurlijkheid.
In Vlaanderen is, omwille van opeenvolgende problemen met een groot 
aantal regeringen en organisaties, het aantal landen waaruit adoptie
kinderen kunnen worden betrokken, bijzonder klein. Sinds meerdere 
jaren zijn een groot aantal niet-Europese adoptiekinderen die in Vlaan-
deren terechtkomen uit Ethiopië afkomstig en dus niet alleen transnatio
naal, maar ook transcontinentaal. Dit is het onderwerp van een recent 
aan de Universiteit Gent gestart onderzoek waarin Katrien De Graeve 
op zoek gaat naar hoe de verschillende actoren in het Ethiopisch-Vlaam-
se adoptiegebeuren de kinderen als cultuurdragers construeren (2009). 
Onder die actoren zijn uiteraard de ouders en de kinderen zelf, maar, 
zeer belangrijk ook de (zelf)organisaties van adoptieouders en de vele 
instellingen die zich direct of indirect met hen inlaten (zie ook: Howell 
2003). Onder die instellingen is in Vlaanderen Kind en Gezin veruit de 
belangrijkste, omdat ze instaat voor het doorlichten van de families en 
het toelaten tot de adoptieprocedure. Het lopende onderzoek van De 
Graeve doet, ons inziens, initieel twee belangrijke observaties, die aan-
sluiten bij bevindingen elders: het pathologiseren van de (transconti-
nentale) adoptie en constructie van een geboortecultuur. 
Begeleiders en adoptie-instellingen geven de boodschap mee dat trans-
continentale adoptie problematisch is, zowel voor de adoptieouders die 
zich engageren in een langdurig proces dat ook emotioneel heel zwaar 
kan vallen, als voor de adoptiekinderen die ‘ontworteld’ worden. Vroeg 
of laat, zo wordt gezegd, zal het adoptiekind vragen waar het vandaan 



38� deel 1

komt. Aan adoptieouders wordt gevraagd op die vraag te anticiperen 
door al tijdens de kinder- en jeugdtijd aandacht te besteden aan het land 
van herkomst. Dit neemt vele vormen aan. Zo gaan adoptieouders vaak 
naar Ethiopië op reis of steunen ze er ontwikkelingsprojecten. Bovenal 
is er veel interesse voor elementen van de Ethiopische cultuur, die be-
schouwd worden als de ‘geboortecultuur’ van het adoptiekind. Zoals 
andere onderzoekers al hadden opgemerkt, worden in dit vertoog ‘wor-
tels’ niet alleen geassocieerd met bloedverwanten, maar veel ruimer ook 
met een plaats, voedsel, kleren, gebruiken en tradities, kortom een heel 
cultureel complex (Howell 2003: 9). Deze zogenaamde geboortecultuur 
fungeert in zekere mate als een substituut voor de afwezige geboorte
ouders (Volkman 2003: 42).
Er heeft zich rond de aandacht voor de geboortecultuur een soort popu-
laire cultuur van bijeenkomsten en vieringen met focus op Ethiopië ont-
wikkeld. Aangezien de kennis die de Vlaamse adoptieouders van ‘de’ 
Ethiopische cultuur hebben veeleer oppervlakkig is, produceren de cul-
turele festiviteiten een soort uniforme ‘nationale’ cultuur, waarbij adoptie
ouders bij elkaar te rade gaan, zonder veel interactie met Ethiopiërs in 
België of elders. 
De beelden van verwaarloosde kinderen in Roemeense tehuizen en meer 
recent Bulgaarse adoptiekinderen staan op het netvlies van veel West-
Europeanen gebrand en genereerden heel wat belangstelling van men-
sen die kinderen wilden adopteren. Die publieke interesse staat in scherp 
contrast met het gebrek aan wetenschappelijke studies over adoptie
kinderen uit het voormalige Oostblok en het overwicht van kinderen 
afkomstig uit Azië en subsaharaans Afrika in deze literatuur. In haar 
studie over transnationale adoptiekinderen in Spanje schrijft Diana 
Marre (2007) dat ouders die een kind uit het voormalige Oostblok 
adopteren veel minder begaan zijn met geboorteculturen dan ouders 
met kinderen uit Afrika, Azië of Latijns-Amerika. Verscheidene studies 
tonen trouwens aan dat de ouders het veel belangrijker vinden met hun 
adoptiekinderen naar hun geboorteland te reizen om hen vertrouwd te 
maken met hun ‘geboortecultuur’ dan de kinderen zelf (Howell 2003; 
Yngvesson 2003; Yngvesson and Mahoney 2000).
Diana Marre (2007) besluit dat omgaan met cultureel verschil een manier 
lijkt te zijn om met raciaal verschil om te gaan: men erkent het fysieke 
raciale verschil, maar negeert het tezelfdertijd door de aandacht te ver-
schuiven naar cultureel verschil. Daarbij wordt cultuur echter zodanig 
genaturaliseerd dat het moeilijk van raciaal verschil te onderscheiden is 
(zie: Anagnost 2000; Volkman 2003). Marre geeft voorbeelden van een 
vrouw die erop staat dat haar adoptiedochter haar Chinese geboortecul-
tuur moet kennen, ook al was ze amper drie maanden oud toen ze werd 



de begrensde veerbeelding	 39

geadopteerd. Sommige ouders hebben het over de duizend jaar oude 
cultuur van hun Chinese adoptiedochters die maakt dat ze van nature 
intelligent en gedwee zijn, of benadrukken het natuurlijke ritme van 
hun uit Centraal-Afrika afkomstige kinderen (idem). Voor deze ouders 
staat cultuur niet voor gedrag dat kinderen van hun geboorteouders en 
hun geboorteomgeving leren maar voor gedrag dat ze erven (Marre 2007: 
83, 86-90). De mate waarin sommige ouders menen dat cultuur als het 
ware aangeboren is, blijkt uit het voorbeeld van de moeder die haar 
dochter uit China Honey en haar dochter uit Congo Forest had genoemd 
(Marre 2007: 87). Dichter bij huis beschreef Chris Paulis al in 1991 een 
gelijkaardige situatie: een Belgisch ouderpaar dat meende dat hun ene 
adoptiedochter bijzonder intelligent was omdat ze uit China kwam en hun 
andere nooit in staat zou zijn om te studeren omdat ze in subsaharaans 
Afrika was geboren. 
Uit dit vergelijkend materiaal en uit de eerste onderzoeksresultaten van 
De Graeve (2009), kunnen we opmaken dat de bekommernis van Vlaamse 
adoptieouders om hun Afrikaanse of Aziatische kinderen ‘wortels’ te geven 
hoogstwaarschijnlijk minder te maken heeft met genealogie, dan wel met 
‘ras’. Adoptie is hier een technologie van (raciale) reproductie (Casta-
ñeda 2001: 79). Het feit dat ouders door de band genomen kinderen af-
komstig uit bepaalde continenten (Azië, Afrika) racialiseren en andere 
niet, toont aan dat slechts bepaalde aspecten van het fenotype be-
schouwd worden als raciale kentekens, meer bepaald die aspecten, zoals 
huidskleur, die historisch geassocieerd worden met de volkeren die Eu-
ropeanen tijdens hun koloniale exploraties ontmoetten (Wade 2002: 4). 
Dat zou helpen verklaren waarom kinderen uit het voormalige Oostblok 
in deze veeleer ‘onzichtbaar’ zijn.
Terwijl vele adolescenten in het algemeen en adoptiekinderen in het bij-
zonder zich vragen stellen, genre: ‘wie ben ik?’ en ‘waar kom ik van-
daan?’ en Freud er in een beroemde tekst over familieromances op wees 
hoeveel westerse kinderen zich verbeelden dat hun geboorteouders niet 
hun echte ouders zijn, maar dat ze geadopteerd werden, in pleegzorg 
werden gegeven of bij hun geboorte verwisseld werden, worden de pro-
blemen die zich bij transcontinentaal geadopteerde adolescenten stellen 
geracialiseerd. De racialisering schuilt hierin dat de feitelijke verklarings
grond voor hun problemen niet enkel de adoptie, de adolescentie of hun 
psychologie is, maar ook te vinden is in de vermeende culturele bagage 
die ze al sinds hun geboorte met zich meedragen. Daarbij mogen we, 
ook volgens De Graeve, niet onderschatten dat adoptieouders anticipe-
ren op racistische, op huidskleur gebaseerde reacties van de gemiddelde 
Belg/Vlaming en hun kinderen als tegengif een portie culturele trots 
toedienen. Ouders doen daarvoor een beroep op een selectief verhaal 



40� deel 1

over de geboortecultuur van hun adoptiekinderen. In dit vaak geroman-
tiseerde cultuurverhaal krijgen de ongelijke relaties tussen het geboorte-
land en West-Europa (en Noord-Amerika) niet altijd de aandacht die ze 
verdienen, terwijl deze ongelijkheid, zoals gezegd, precies het prisma is 
waardoor ouders naar hun transcontinentale adoptiekinderen kijken en 
hen racialiseren. Anders gezegd, racialisering is verbonden aan een 
(post)koloniale geschiedenis die de ouders weliswaar onderbelichten, 
maar niet geheel buiten beeld laten, zij het op een ambigue manier. 
De Graeve (2009) observeert dat meerdere adoptieouders aandacht 
schenken aan de Noord-Zuid ongelijkheid door zich bijvoorbeeld in te 
zetten voor ontwikkelingshulp in Ethiopië. Op die manier willen ze iets 
terugdoen voor het land, in ruil voor het kind dat ze er geadopteerd heb-
ben. Maar die houding is volgens ons niet gespeend van enige ambiguï-
teit. Door te benadrukken hoe ellendig de levensomstandigheden er 
zijn, zetten de ouders zichzelf in het zonnetje omdat zij een kind van 
deze ellende hebben gered. Bovendien zien nogal wat ouders transnatio
nale adoptie zelf als een ‘ontwikkelingsproject’: hoe meer het kind wordt 
gezien als een potentieel probleemgeval, hoe sterker dit afstraalt op de 
moed die ze hebben getoond door het te adopteren.
De idee dat kinderen hun geboortecultuur als een rugzakje met zich 
meedragen, hoe jong ze op het moment dat hun adoptietraject van start 
gaat ook zijn, markeert ogenschijnlijk een breuk met eerdere visies van 
kinderen als ongeschreven bladen. In werkelijkheid is het misschien 
veeleer zo dat de aandacht wordt verschoven van de (culturele) imprint 
van de sociale ouders naar de (geracialiseerde) input van de geboorteou-
ders. Een dergelijke verschuiving houdt dan een feitelijk onderscheid in 
stand tussen biologische en wettelijke bloedverwantschap (Yngvesson 
2000 geciteerd in Volkman 2003: 35). Tezelfdertijd is de categorisering 
van het adoptiekind als een wees, het juridische equivalent van de soci-
ale premisse dat men cultureel geworteld is (Yngvesson 2007: 569). 
Het lijkt erop alsof ouders het feit dat ze niet biologisch met hun adoptie
kinderen verwant zijn, willen compenseren door hen een vergelijkbare 
‘natuurlijke’ identiteit mee te geven onder de vorm van een geboorte
cultuur. Maar terwijl ze een geracialiseerde identiteit construeren voor 
hun kind, erkennen ze zichzelf niet op dezelfde manier als dragers van 
een vergelijkbare raciale identiteit. Zonder zichzelf een identiteit als 
autochtonen aan te meten, ontkennen ze hun eigen kinderen een derge-
lijke identiteit. Transcontinentale adoptiekinderen zijn dan misschien 
geen migranten, maar hun wettelijke relatie met hun autochtone ouders 
maakt hen daarom nog niet autochtoon, ook niet in de ogen van hun 
eigen ouders.
 



de begrensde veerbeelding	 41

Hoe dichter bij, hoe verder af: exotische reality-tv

In het zog van klassieke reality-tv van de jaren 90 zoals Big Brother en 
Loft Story, ontstonden vanaf het einde van de jaren 90 nieuwe formats 
van reality-tv die zich op exotische locaties afspeelden. Net zoals Big 
Brother werd een belangrijk aantal daarvan in de lage landen gecreëerd 
door grote mediahuizen zoals Endemol of kleinere zoals Kanakna dat 
tekende voor onder meer Expeditie Robinson, Temptation Island en Peking 
Express. Zoals in deze drie voorbeelden dient de exotische locatie in een 
aantal gevallen grotendeels als achtergrond waartegen zich de activitei-
ten van de participanten afspelen. In andere programma’s zoals Tribe, 
Groeten uit de Rimboe, Stanley’s Route en Toast Kannibaal staat echter de 
interactie met de lokale bevolking centraal (Arnaut and Seyssens 2007; 
Ceuppens 2007). Hoewel de intense interactie en de sterke wederzijdse 
emotionele betrokkenheid anders laten vermoeden, resulteren ze in de 
verregaande racialisering van de exotische gastvolkeren. Over deze para
dox gaat de derde casus.
De casus van de exotische reality-tv draagt elementen van de twee vorige 
in zich. Met het fenomeen autochtoon-allochtoon heeft exotische reality-
tv gemeen dat er sprake is van mensen die op verplaatsing opereren. 
Meer nog, het gaat om een omkering, weze het een asymmetrische. De 
autochtonen van daarnet zijn nu de allochtonen en omgekeerd. Zelfs de 
decalage tussen autochtoon en allochtoon is in deze spiegelsituatie te-
rug te vinden. Het soort autochtonen dat in exotische reality-tv wordt 
geportretteerd, staat mijlenver van de allochtonen waarmee de doorsnee 
Vlaming dagelijks te maken krijgt. De autochtonen die het bezoek krij-
gen van Stanley’s Route of Toast Kannibaal zijn honkvast, worden voor
gesteld als mensen die nooit hun tribale thuislanden hebben verlaten en 
amper weet hebben van wat daarbuiten gebeurt. Deze autochtonen zijn 
dus gesneden op de leest van de ‘inboorling’ zoals die in de koloniale 
periode werd genoemd, en worden vaak aangeduid met de term stam
leden (zie bv. Kuper 2003). Bovendien zien we die stam fungeren als de 
sociale en culturele context waarin de Vlaamse of Europese ‘allochtoon’ 
moet integreren. In een interessante omkering van de verwachtingen die 
vele Vlamingen koesteren ten aanzien van allochtonen bij hen, namelijk 
dat ze zich integreren in de zin van aanpassen of assimileren, is integre-
ren een centraal spelelement van exotische reality-tv zoals Toast Kanni­
baal en Stanley’s Route. De Vlaamse bezoekers moeten zich maximaal 
inpassen – meedoen met praktijken die voorgesteld worden als eeuwen-
oude gebruiken, traditionele waarden en normen enzovoort – en worden 
daarop beoordeeld of zelfs afgerekend, zoals in Stanley’s Route. Met de 
casus van de transcontinentale adoptie heeft exotische reality-tv gemeen 



42� deel 1

dat ‘de andere’ heel dicht in de buurt komt – dat men ermee in hoogst 
intiem contact treedt, men wordt ‘deel van dezelfde (tribale) familie’. In 
tegenstelling tot adoptie is deze interactie slechts tijdelijk maar, hoe 
kortstondig ook, zeer intens, op het oppressieve af. Het dictatoriale van 
de diepe socialisering is gelegen in het feit dat ze wordt voorgesteld alsof 
de bezoekers zich moeten aanpassen aan de onwrikbare culturele en sociale 
premissen van de uitheemse mini-maatschappij. De ‘acculturatie’ verloopt 
in een streng en gesloten kader van socialisering. Kortom, de bezoekers 
worden uitgedaagd volwaardig lid te worden van de stamgemeenschap 
die alle eigenschappen heeft van een soort familie als genealogische ge-
meenschap én van een soort natie met gedeelde taal, cultuur en territorium.
Exotische reality-tv deelt zijn avontuurlijke en intimistische karakter 
met bepaalde eigentijdse vormen van toerisme, waarmee ze samen een 
soort postkoloniale ontspanningsindustrie vormt. De vroege oorsprong 
daarvan valt te situeren omstreeks het midden van de negentiende eeuw, 
ter hoogte van de moeder van alle wereldtentoonstellingen, namelijk 
deze van Crystal Palace in 1851 in London. Enerzijds is dit het kader waar-
in de eerste professionele ‘reisagentschappen’ ontstaan. Met name Tho-
mas Cook deed er ervaring op met paardenkoetsverhuur voor expositie-
bezoekers en verlegde die naderhand naar toeristische trips in de Britse 
kolonie India (Levell 2000). Dit luidde het begin in van het moderne 
toerisme dat in de loop van de afgelopen eeuw uitgroeide tot een gigan-
tische industrie. Anderzijds vormden wereldtentoonstellingen het com-
mercieel-mediatieke kader waarin tijdens de koloniale periode het genre 
van de volkerenshows – de Senegalese dorpen, Indianenspektakels en-
zovoort – tot volle bloei kwam (Blanchard et. al. 2007). Dat genre ver-
loor in de loop van de twintigste eeuw geleidelijk aan belang, maar her-
leefde aan het einde van die eeuw in de vorm van exotische reality-tv die 
zich entte op relatief nieuwe antimainstreamvormen van toerisme (Ar-
naut 2009). De twee formats van exotische reality-tv die de voorbije ja-
ren in Vlaanderen hoge ogen gooiden, Stanley’s Route en Toast Kannibaal, 
zijn afgeleid van deze alternatieve reisvormen, respectievelijk trekking/
survival en cultuur- of gemeenschapstoerisme.
Het eerste wat opvalt is dat deze twee programma’s van meet af aan ge-
zien werden als edutainment met een reële meerwaarde voor het coachen 
van ‘cultuurcontact’. Zo wist de tweede serie van Stanley’s Route niemand 
minder dan Damienne Anciaux aan te trekken. Op zijn blog verdedigde 
haar echtgenoot, de toenmalige cultuurminister Bert Anciaux, deze acti-
viteit als volgt: 

‘Veel kritikasters doen wel eens spottend over ons. Maar weinigen 
kunnen nadoen wat zij [Damienne] heeft gerealiseerd. Weken lang 



de begrensde veerbeelding	 43

[sic!] van huis. In de echte Afrikaanse steppe leven. Zonder enige 
vorm van luxe. De keiharde confrontatie met jezelf. Afzien van hon-
ger en ziekte. De staalharde botsing met totaal vreemde culturen.’ 
(Blog Bert Anciaux 02/11/2006)

Hier vat Bert Anciaux heel goed de combinatie van ‘survival’ en ‘culture 
clash’ waarop Stanley’s Route is gebouwd. Dat in datzelfde jaar (2006) 
Toast Kannibaal van zijn kant kon rekenen op financiële steun van de 
Directie-Generaal Ontwikkelingssamenwerking (DGOS), was niet zo-
zeer vanwege de harde confrontatie dan wel vanwege het ‘contact’ en de 
ervaring van het contrast met andere culturen. Dat is tenminste de te-
neur van deze uitspraak van een medewerker van DGOS.

‘Drie Vlaamse gezinnen lieten alle luxe en comfort achter om drie 
weken bij primitieve stammen in Ecuador, Papuya [sic!], Nieuw 
Guinea en Ethiopië te verblijven. Zo kwamen de families – én de 
kijkers – in contact met de dikwijls vreemde gewoontes en rituelen 
van de stammen en met een pak culturele verschillen die wel eens 
problemen konden veroorzaken. Dat het programma wekelijks zo’n 
800.000 Vlamingen aan de buis kluisterde, was heel mooi meege
nomen.’ (Anoniem 2007)

Of de nadruk op botsing dan wel op contrast ligt, beide programma’s 
dramatiseren cultuurverschillen door deze spatiotemporeel uit te ver-
groten. In het geval van Stanley’s Route wordt heel expliciet de histori-
sche afstand benadrukt, waarbij de trekking als een reis terug in de tijd 
wordt voorgesteld. Maar niet alleen ontdekken de bekende Vlamingen 
andere culturen in de regio die ooit door ontdekkingsreiziger Henry 
Morton Stanley (1841-1904) werd bezocht, ze benaderen ze ook volgens 
de laatnegentiende-eeuwse evolutionistische categorieën: de trektocht 
brengt een slinkend aantal spelers naar een reeks volgens gradaties van 
toenemende primitiviteit geordende ‘stammen’ . 
In Toast Kannibaal markeert het systematische gebruik van de koloniale 
term ‘stam’ niet zozeer de historische of evolutionaire kloof tussen inge-
zetene en bezoeker, maar vooral de geografische afstand gedacht in het 
kader van globalisering of de afwezigheid daarvan. Bovenal wordt het 
isolement van de ‘stammen’ benadrukt. Dit gebeurt op een negatieve 
manier door de totale afwezigheid van elementen van de ‘moderne’ con-
sumptiemaatschappij waarvan we weten dat ze door de programmama-
kers actief buiten beeld worden gehouden. Een ander aspect van isole-
ment is de taalkundige kloof tussen het Nederlands, en vaak een of ander 
Vlaams dialect van de bezoekers, en de lokale taal van de gastbevolking 



44� deel 1

– eveneens een artefact van cultureel verschil dat versterkt wordt door 
het verbod van de programmamakers op het gebruik van verkeerstalen.
Deze spatiotemporeel uitvergrote matrix van cultureel verschil legt de 
solide basis voor een verregaande exotisering, die bovendien versterkt 
wordt door de keuze van de wrede ‘gebruiken’ en bizarre ‘opvattingen’ 
waarmee de ontheemde Vlamingen te maken krijgen. Dit geeft geregeld 
aanleiding tot emotionele uitbarstingen van ongewone intensiteit. In ty-
pische reality-tvstijl wordt dit alles in beeld gebracht door een hyper
mobiele camera die de participanten heel dicht op de huid zit, de tra-
nen volgt die over ontroerde wangen rollen en de stille en schelle kreten 
registreert die hun permanente opwinding vergezellen (Arnaut 2009). 
Dit alles resulteert dus in een levensgrote paradox met een sterk racialise
rende ondertoon. Terwijl alles lijkt te draaien rond ontmoeting, inter
actie, emoties enzovoort, met andere woorden op gedeelde menselijk-
heid, stellen we vast dat de deelnemers het object uitmaken van verregaande 
dehumanisering of ten minste hun menselijkheid verschraald zien. Wat 
die verschraling uitlokt is niet het verschil tussen wildheid en bescha-
ving zoals in het negentiende-eeuwse evolutionisme of tussen traditie en 
moderniteit zoals in het twintigste-eeuwse kolonialisme. In exotische 
reality-tv gaat het om het finaal onoverbrugbare verschil tussen mensen 
van verschillende culturen – culturen die op die manier een absoluut-
heid en een onveranderlijkheid krijgen. Het racialiserend effect ligt hier-
in dat sociale of culturele eigenschappen ‘geëssentialiseerd, genaturali-
seerd, of gebiologiseerd worden’ (Silverstein 2005: 364).

Bij wijze van besluit

Een van de meest tragische aspecten van de drie casussen van racialise-
ring die we hierboven belichten, is misschien wel het feit dat ze allemaal 
gebaseerd zijn op ‘goede bedoelingen’ ten aanzien van ‘de andere’, weze 
het de achtergestelde allochtoon, het Ethiopisch adoptiekindje of de 
‘primitieve stammen’ uit Afrika of Azië. Het analytische begrip ‘alloch-
toon’ is in het leven geroepen om de discriminatie van een groep ‘van 
vreemde origine’ te detecteren en te remediëren maar, zo zagen we, legt 
uiteindelijk de basis voor negatieve stereotypering met racialisering tot 
gevolg. Dezelfde dynamiek van een integratieproject dat zichzelf fnuikt 
vinden we bij transnationale adoptie. Daar zien we ouders hun gezin 
vormen of uitbreiden met een kind dat ze finaal cultureel buiten de rest 
van de familie en bij uitbreiding, het eigen ‘volk’ situeren en dit op ge-
netische gronden. In de vorm van ‘geboortecultuur’ worden taal en cul-
tuur zowat als genetisch verankerd beschouwd, maar ook – en hier 
dreigt racialisering – als determinerend in het geval van kinderen met 



de begrensde veerbeelding	 45

een andere huidskleur, met name uit Afrika, Azië en Latijns-Amerika. In 
het geval van exotische reality-tv ten slotte, zien we hoe Vlamingen men-
sen uit andere culturen letterlijk en figuurlijk in de armen sluiten, en met 
hun beste verstand proberen te begrijpen. Deze voorbeelden van integratie
rollenspel die zelfs op de goedkeuring konden rekenen van een cultuur-
minister en een ontwikkelingsorganisatie, fnuikten daarom ultiem en 
onvermijdelijk zichzelf. De bovenmenselijke inspanning van zowel ge-
wone Vlamingen (Toast Kannibaal) als ‘Bekende Vlamingen’ (Stanley’s 
Route) zijn namelijk door de programmamakers veroordeeld om zich te 
pletter te lopen op de diepgewortelde en onwrikbare culturele premis-
sen van hun exotische gastgezinnen. 
In alle drie de gevallen wordt gewerkt met de idee dat cultuur niet aan­
geleerd, maar veeleer aangeboren is, en dat cultuurverschillen onoverbrug
baar zijn. Dat in deze drie gevallen, de racialisering van anderen – hetzij 
via de ingebakken achterstelling van de allochtonen, de geboortecultuur 
van adoptiekinderen, of de onoverbrugbare culturele doctrines van de 
reality-tv ‘stammen’ – wordt verontschuldigd of tenminste verzacht, valt 
deels te begrijpen wanneer we de politieke economie van elk van deze 
gevallen in kaart brengen. Samen genomen hebben de aanwezigheid 
van migranten/allochtonen en adoptiekinderen uit het ‘globale zuiden’ 
in Vlaanderen/Europa en het bestaan van relatief geïsoleerde en verpau-
perde bevolkingsgroepen – ‘primitieve stammen’ in de terminologie van 
de exotische reality-tv alsook in vele andere media – heel veel te maken 
met wereldwijde ongelijke verdeling van de rijkdom. Wanneer het over 
migranten of ‘allochtonen’ gaat is dat vaak duidelijk genoeg, maar in het 
geval van internationale adoptie wordt vaak onderschat hoezeer vrou-
wen en gezinnen gedreven worden door armoede om hun kinderen af te 
staan, terwijl in het geval van de zogenaamde ‘primitieve stammen’ ver-
paupering en marginalisering al te dikwijls geromantiseerd worden als 
de cultuurvastheid van volkeren die nog in de ‘steentijd’ (willen) leven 
(zie bv.: Wilmsen 1989). 
In navolging van Claudia Castañeda (2001) kunnen we de drie casussen 
vatten onder de noemer van incorporation, waarbij elk verwijst naar één 
van de drie betekenissen die deze term in het Engels bezit: (a) inlijving, 
integratie of inclusie voor allochtonen, (b) raciale belichaming voor 
transcontinentale adoptiekinderen, en (c) in de zin van een commerciële 
onderneming wat betreft het opvoeren van ‘stammen’ in reality-tv in het 
bijzonder en de vermarkting van etnische identiteit en cultuur in het alge
meen. Elk van de drie transnationale vormen van incorporatie ‘managen’ 
diversiteit op een manier die ver verwijderd is van vroegere vormen van 
exploitatie zoals, bijvoorbeeld, dwangarbeid in de kolonies, georgani-
seerde beroving en heropvoeding van aboriginalkinderen in Australië en 



46� deel 1

mensen uit het Zuiden die manu militari naar de metropool werden over
gebracht om er in negerdorpen ‘stam’ te komen spelen (zie: Arnaut 2009). 
Dat betekent echter niet dat de nieuwerwetse vormen van incorporatie 
onschuldig zijn. Hoogstens duidt het aan dat brute vormen van econo-
mische exploitatie getransformeerd zijn door schijnbaar minder erge 
vormen van consumptie. Daarin wordt etnische diversiteit geïdealiseerd 
in een vertoog van consumentisme: de Vlaming/Belg moet kunnen kie-
zen uit een groot aanbod van etnisch vermaak en etnische consumptie in 
de vorm van muziek, restaurants, toerisme enzovoort. Het feit dat ze 
afgeven op Marokkanen en Turken in Vlaanderen belet menig autoch-
toon Vlaming niet maar wat graag op vakantie de Marokkaanse soukhs 
of de Turkse Rivièra te bezoeken. Hoewel de discussie hierover in Vlaan-
deren voorlopig niet aan de orde is, stellen buitenlandse onderzoekers 
zich al enige tijd de vraag in welke mate het transnationale adoptiekind 
een handelsartikel, een exportproduct is (Anagnost 2000: 398-399). Lisa 
Cartwright (2003) benadrukt het commerciële aspect van transcontinen
tale adoptie in haar analyse van foto’s van ‘wachtende’ kinderen in de 
transnationale adoptiecultuur, die verdacht veel lijken op foto’s van mail 
order bruiden die op een echtgenoot uit West-Europa of Noord-Amerika 
‘wachten’. Het moge duidelijk zijn dat de meeste reality-tv-programma’s 
die ‘wilde stammen’ opvoeren, ondanks de grote woorden over cultuur-
contacten die programmamakers in de mond nemen, in eerste en laatste 
instantie gedreven worden door een commerciële logica. 
De nadruk op de politieke economie toont aan hoe processen van racia-
lisering zich afspelen in de nexus van differentiatie en hiërarchisering 
die zowel aangestuurd wordt door de staat als door de economie en die 
gemeenzaam neoliberale bestuurlijkheid wordt genoemd (zie: Foucault 
2004a). Daarmee wordt duidelijk dat door de gecombineerde actie van 
staat en economie de racialiserende stereotypering niet enkel een zaak is 
van grootschalige vertogen die gegangmaakt worden in nationale media 
en politiek, maar tegelijk binnendringt in de kleinste poriën van onze 
maatschappij, in de intimiteit van de televisie kijkende huiskamer en in 
de haarvaatjes van kinderluwe of alleszins kindvriendelijke families. Dat 
lijkt ons precies de kracht te zijn van de trope ‘natie als familie - familie 
als natie’ en de analytische meerwaarde van een aanpak die, zoals hier, 
racialiseringsprocessen benadert als meerschalig en multiplex.
Vanuit die strategie hebben we vooreerst de aandacht verlegd van de locus 
classicus van racisme in Vlaanderen, namelijk het Vlaams Blok/Belang, 
naar de omliggende maatschappij die sinds drie decennia het klankbord 
van deze extreem rechtse partij vormt. We hebben er echter niet voor 
gekozen om een encyclopedisch overzicht van racisme en racialisering 
in Vlaanderen te bieden, maar hebben veeleer gemikt op casussen waar-



de begrensde veerbeelding	 47

in racialisering omsluierd wordt door officieel goede bedoelingen qua 
maatschappelijke integratie, bonafide internationale liefdadigheid of 
authentieke interesse in mondiale culturele diversiteit. De geschiedenis 
zal uitwijzen of dit al dan niet representatieve loci van raciale verbeel-
ding in Vlaanderen zijn. Belangrijker voor ons is de bezorgdheid over 
wie deze en andere processen van racialisering in Vlaanderen in de gaten 
houdt en het onderwerp maakt van wetenschappelijk onderzoek, opinie-
vorming of maatschappelijke activisme. Onze ervaring is dat velen zich 
geroepen voelen om te interveniëren in deze of gene hetze, bijvoorbeeld 
over Toast Kannibaal of over een of andere malafide adoptieorganisatie, 
maar dat weinigen zich uitverkoren voelen om gedurende langere perio-
des observaties te accumuleren en modellen te ontwikkelen die een duur
zame wetenschappelijke monitoring van de processen waarvan deze epi-
fenomenen deel uitmaken, onderbouwen. We kunnen enkel hopen dat 
deze bijdrage wordt begrepen als een uitnodiging voor een dergelijke 
brede en over langere termijn gespreide wetenschappelijke studie van 
racisme en racialisering in Vlaanderen.



48� deel 1

De vergeten Congolees:  
kolonialisme, postkolonialisme 
en multiculturalisme  
in Vlaanderen
Bambi Ceuppens & Sarah De Mul

Er is vaak op gewezen dat België met de dekolonisatie van Congo een 
nationaal project heeft verloren en dat dit verlies de federalisering van 
het land in de hand heeft gewerkt. Jef Van Bilsen, die men zich nu voor-
al herinnert als de man die een plan voor de ontvoogding van Congo op 
een termijn van dertig jaar schreef, werd in 1949 benoemd tot secretaris 
van het Centrum van Onderzoek voor de Nationale Oplossing van de 
Maatschappelijke, Politieke en Rechtskundige Vraagstukken van de 
Verschillende Gewesten van het Land, beter bekend als het Centrum 
Harmel. De activiteiten van het Centrum Harmel met betrekking tot het 
bepalen van de taalgrens zouden van grote invloed zijn op de naoor-
logse Belgische politiek. De laatste zitting had plaats in 1955, het jaar dat 
Van Bilsen zijn plan publiceerde; op dat moment had hij het Centrum 
Harmel al verlaten en zich aangesloten bij de Groupe Marzorati pour 
l’Etude des Problèmes Africains. 
Terwijl Jef Van Bilsen bij aanvang vooral begaan was met de situatie van 
Vlamingen in Belgisch Congo en in België en later zijn aandacht ver-
legde naar het onafhankelijkheidsstreven van Congolezen en ontwikkelings
samenwerking, maakten Belgen in het algemeen een omgekeerde evolutie 
door: zodra de onafhankelijkheid van Congo een feit was, verloren ze alle 
belangstelling voor hun voormalige koloniale subjecten, zonder die belang
stelling te verplaatsen naar de andere ‘vreemdelingen’, of ‘gastarbeiders’ 
zoals ze toen nog heetten, met wie ze vrijwel gelijktijdig geconfronteerd 
werden. In plaats daarvan werden, tot de Zwarte Zondag in 1991, debat-
ten over de Belgische samenleving vrijwel volledig gedomineerd door de 
communautaire tegenstellingen tussen Vlamingen en Franstaligen. De 
federalisering van het land ging gepaard met discoursen die voortdurend 
de culturele verschillen tussen Vlamingen en Franstaligen beklemtoon-
den. Het heeft lang geduurd voor het beeld van België als een bicultu-
reel land, plaats ruimde voor het inzicht dat België multicultureel is.12 



de begrensde veerbeelding	 49

Men zou denken dat al deze politieke en sociale veranderingen een grote 
invloed hebben gehad op het zelfbeeld en de profilering van Vlaande-
ren. Wie ooit geloofde in oude leuzen die eenheid in het vaandel voer-
den (‘Eendracht maakt macht’, ‘Alles voor Vlaanderen, Vlaanderen voor 
Christus’) zag in het naoorlogse, postkoloniale tijdvak zijn of haar illu-
sies danig verstoord. Maar het postkoloniale, naoorlogse tijdsklimaat 
lijkt bovenal gekenmerkt te zijn door een fundamentele onmogelijkheid 
om de radicale veranderingen van omstandigheden, teweeggebracht 
door processen van dekolonisatie, federalisering en immigratie, te ver-
werken.13 Sterker zelfs, deze veranderingen worden geminimaliseerd, 
ontkend of zelfs, waar mogelijk actief vergeten. 
In wat volgt tonen we de verwevenheid aan van discoursen over het 
Belgische koloniale verleden en multiculturalisme. Dat deze debatten in 
het hedendaagse Vlaanderen doorgaans van elkaar worden losgekop-
peld, suggereert volgens ons dat ze door verschillende en verwante vor-
men van vergeten worden gekenmerkt. Bovenal wijst de historische los-
koppeling van kolonialisme en postkoloniaal multiculturalisme op een 
teken van onmacht of onwil om de gevolgen van dekolonisatie, federali-
sering en immigratie radicaal te doordenken. Door structurele continuï-
teiten en discontinuïteiten tussen houdingen tegenover ‘anderen’ van de 
koloniale tot de postkoloniale periode te belichten, tonen we aan hoe 
subjecten uit de postkoloniale Congolese diaspora en andere minder
heden van buitenlandse origine doorgaans beschouwd worden als 
vreemdelingen die geen historische, politieke of culturele verwantschap 
met het collectieve leven in Vlaanderen hebben. Hierdoor kan de illusie 
van een etnonationalistisch zelfbeeld, dat al gangbaar was tijdens de 
koloniale periode, bestendigd blijven. 

Wie schreef de koloniale geschiedenis?

In het hedendaagse Vlaanderen en België is de herinnering aan het kolo
niale verleden overal aanwezig, zowel in materiële ruimtes als de stations
hal en de kaai in Antwerpen, het Jubelpark en het Justitiepaleis in Brus-
sel, als in de materiële cultuur: toen de Leuvense brouwerij Artois in 
1897 het monopolie kreeg op de verkoop van bier op de wereldtentoon-
stelling in Tervuren, introduceerde zij Stella (ster) Artois, naar de ster 
op de vlag van de Onafhankelijke Congostaat. Samen met individuele 
verhalen van ex-kolonialen, missionarissen, Congolezen enzovoort, ge-
ven deze sporen vorm aan onze collectieve verbeelding, die dan weer in 
dialoog treden met collectieve herinneringen over Congo. De koloniale 
herinneringcultuur kan in navolging van Andreas Huyssen misschien 
nog het best beschouwd worden als een palimpsest: een weinig gestruc-



50� deel 1

tureerd netwerk van architecturale, tekstuele, mondelinge en artistieke 
vormen van kennis en herinneringen, die uiteenlopen, elkaar tegenspreken 
en naast elkaar bestaan (Huyssen, 2000: 34-36). Zo lijkt de verheerlijking 
van Leopold II in het Oostendse monument volstrekt niet verenigbaar met 
de conclusies die getrokken werden uit de parlementaire onderzoeks-
commissie naar de moord op Lumumba, met Kuifje in Congo of met de 
steeds weer opflakkerende discussies over het Koninklijk Museum voor 
Midden-Afrika. Persoonlijke verhalen van ex-kolonialen wedijveren met 
collectieve mythes over afgehakte slavenhanden en de chicote – een 
zweep – en met de herinneringen aan de gruwel, de uitbuiting en het 
lijden van Congolezen. Congo wordt herinnerd in de reisliteratuur van 
Lieve Joris en in de visuele kunst van Luc Tuymans of Wendy Morris, 
in de kritische historische studies van Daniël Vangroenweghe, Jules 
Marchal en Ludo de Witte en in het werk van buitenlandse criticasters, 
zoals Adam Hochschild of Pete Bate. Deze palimpsestische herinne-
ringscultuur brengt verschillende tijden en geschiedenissen samen. Ze 
bevat gaten en blinde vlekken, maar ook een rijkdom aan sporen en 
herinneringen, gerestaureerde en nieuwe constructies van oude teksten. 
Tijdens het laatste decennium hebben controversiële publicaties zoals 
Hochschilds King Leopold II’s Ghost (1998) en De Wittes De moord op 
Lumumba (1999) bijzonder veel aandacht gekregen en publieke debatten 
gegenereerd.14 De herdenking van de vijftigste verjaardag van de onaf-
hankelijkheid van Congo in 2010 zal ongetwijfeld leiden tot een her
opleving van de aandacht voor koloniale geschiedenis. Bij het ter perse 
gaan van dit boek ziet het ernaar uit dat vele van de nu al gekende initia
tieven inderdaad eerder over Belgisch Congo gaan dan over het onaf-
hankelijke Congo. We zullen aantonen dat dit niet toevallig, maar veel-
zeggend is. Het historische geheugen is immers allesbehalve neutraal. 
Milan Kundera beschrijft de strijd van mensen tegen macht als de strijd 
van herinneren tegen vergeten (Kundera, 1996: 4). Beschouwen we de 
voorstelling van het verleden als inherent verweven met macht en 
hegemonie, dan stelt zich niet de vraag naar de objectiviteit of het waar-
heidsgetrouwgehalte van herinneringen over het verleden, maar naar de 
manieren waarop het verleden wordt bepaald door de interesses en doel-
einden van individuen of maatschappijen die het verleden herinneren en 
vergeten. 
Zo wordt het kolonialisme in het publieke debat meestal niet herinnerd 
als onderdeel van de Congolese, maar louter van de Belgische geschie-
denis. Het koloniale verleden wordt inderdaad vertaald als een interna-
listische gebeurtenis in de Belgische geschiedenis die bovendien vrij is 
van vrouwelijke of externe invloed, uitwisseling en interactie met andere 
culturen, een geschiedenis die louter geschreven lijkt te zijn door blanke 



de begrensde veerbeelding	 51

mannelijke ontdekkingsreizigers, missionarissen, ambtenaren en kolo-
nisten. Volgens de conventionele geschiedschrijving begint kolonialis-
me bij de expedities van Henry Morton Stanley en de verdeling van 
Afrika onder Europese koloniale machten op de conferentie van Berlijn 
in 1884-1885 en eindigt het bij het antikoloniale verzet, de onafhankelijk-
heid van Congo in 1960 en de vlucht van de Belgen die erop volgde. 
Kortom, ze begint en eindigt met Europeanen en laat het Congo van 
daarvoor en daarna buiten beschouwing. In deze optiek is kolonialisme 
vooral ook een onderneming die gerund werd door blanke mannelijke 
figuren – van Stanley tot Leopold II en van de Witte Paters tot Jef van 
Bilsen. Het is een masculiene, epische en heroïsche tijd van avontuur, 
ontdekking en exploratie, van het bevrijden van Congolezen van ‘Arabi-
sche’ slavenhandelaars, of van het leiden van ‘onbeschaafde’ Congo
lezen naar de ‘beschaving’ of de ‘onafhankelijkheid’. De voorstelling 
van het kolonialisme als een theater waarin blanke mannelijke persona-
ges de hoofdrol spelen, geeft een aanduiding van hoe België zijn histo-
rische actoren in het verleden, vandaag en in de toekomst percipieert. 
Als zodanig herinnert de koloniale geschiedenis ons aan een mannelijk-
geconnoteerd nationaal verleden van heldhaftige grootheid en overheer-
sing en verschaft ze de Belgische natiestaat historische zekerheid en een-
duidigheid.
Dat het koloniale verleden wordt voorgesteld als een geschiedenis ge-
schreven door blanke voorvaderen, past volgens historica Anne McClin-
tock (1993) in een bredere tendens om de relatie tussen de Westerse na-
tie en haar geschiedenis te percipiëren in termen van een schijnbaar 
vanzelfsprekende genderverhouding. Begrippen zoals ‘vadertje staat’ en 
‘vaderland’ zijn gangbare metaforen die de natiestaat beschouwen als een 
familie waarin de vader, in de hoedanigheid van het staatshoofd, als 
hoogste autoriteit optreedt jegens zijn zonen en dochters, de onderdanen. 
Terwijl de familie als symbool de natie helpt te verbeelden, blijft de fami-
lie als instituut – het privédomein waar vrouwen doorgaans actief zijn – 
doorgaans buiten de nationale geschiedschrijving. Elkaar opvolgende 
mannelijke actoren bewerkstellingen de nationale moderniteit en voor-
uitgang met acties en daden die volgens een rechtlijnige logica leiden tot 
wat de natie, ook het ‘moederland’ geheten, vandaag is. Vrouwen lijken, 
net als gekoloniseerde volkeren, zich te situeren buiten de historische 
tijdlijn in een statische ruimte van verleden en traditie, die bestaat zon-
der chronologie of duur. 
Tezelfdertijd worden hierbij de ervaringen van een hele reeks histori-
sche actoren vaak vergeten. Een koloniale geschiedenis die Belgische 
mannen tegenover Congolese mannen plaatst, doet afbreuk aan de rol 
die Belgische en Congolese vrouwen hebben gespeeld (zie essay Bracke 



52� deel 1

en De Mul). Ze verliest ook de belangrijke aanwezigheid uit het oog van 
de subject races, zoals Mahmood Mamdani (1996) ze noemt: de Grieken, 
Indiërs, (Italiaanse) joden, Pakistani en Portugezen die een tussen
schakel vormden tussen ‘echte’ blanken en Afrikanen. Ze vergeet ook de 
aanwezigheid van Chinese loonslaven (onder wie een van de voorvaders 
van Joseph Kasavubu, de eerste president van het onafhankeliijke Con-
go), protestantse missionarissen die veelal Amerikaans, Brits of Zweeds 
waren, Scandinavische zeelui, Italiaanse planters enzovoort. Tenslotte 
blijven doorgaans ook de Congolese actoren en samenlevingen buiten 
beeld. Salman Rushdie (1984) stelde dat Britse films en televisieseries 
over koloniaal India – zoals A Passage to India en Jewel in the Crown – 
alleen inzoomen op het leven van de blanke koloniale klasse en de 
Indische bevolking hoogstens even oppervlakkig als huisbedienden of 
als anonieme arme massa laten verschijnen, om hen zo te reduceren tot 
een bijrol of een decorstuk in hun eigen geschiedenis. Als men conventio
nele versies van de Belgische of Vlaamse koloniale geschiedschrijving 
leest, kan men slechts besluiten dat de ervaringen en de activiteiten van 
niet-mannelijke en niet-blanke individuen er amper aan te pas komen. 
Verder worden publieke debatten over het koloniale verleden vaak be-
perkt tot twee scharniermomenten in deze periode: de overgang van de 
Onafhankelijke Congostaat naar Belgisch Congo en de overgang van 
Belgisch Congo naar Congo. Beide periodes werden gekenmerkt door 
geweld en ook het postkoloniale Congo komt vooral aan bod in relatie 
tot gewelddaden, meer bepaald de nasleep van de Tweede Congo-oorlog. 
Daarentegen wordt de periode van 1908 tot 1960 veelal voorgesteld als 
‘un long fleuve tranquille’ en het geweld dat er plaatsvond – muiterijen, 
opstanden en in bloed gesmoorde stakingen – wordt zelden vermeld. 
Hoe kan men verklaren dat men altijd maar opnieuw terugkomt op de-
zelfde gewelddadige periodes en in verhouding veel minder aandacht 
besteedt aan andere? En wat gaat er precies schuil achter deze vreemd-
soortige fascinatie met Congolezen in de rol van lijdende slachtoffers, 
een fascinatie die vaak een voyeuristisch, zelfs pornografisch karakter heeft? 
Of Congolezen nu worden voorgesteld als passieve slachtoffers van Leo
pold II’s pioniers of als wreedaardige krijgsheren in de periode na de 
onafhankelijkheid of tijdens de twee Congo-oorlogen, het blijft een con-
stante dat alleen blanken hen van al dat geweld lijken te kunnen verlossen. 
Johannes Fabian wijst erop dat we vergeten te vaak beschouwen als een 
zuiver passieve actie die iemand overkomt, terwijl het ook een sociale 
actie kan zijn die slachtoffers maakt. Bij Vlamingen gaat het zich herin-
neren en vergeten van Congolezen vaak hand in hand gaat: historische, 
wetenschappelijke en populaire beschouwingen over Congo veronder-
stellen vaak de afwezigheid van Congolezen als mensen zoals Vlamingen. 



de begrensde veerbeelding	 53

In de collectieve verbeelding van het Westen heeft het Afrikaanse conti-
nent doorgaans antropologische eigenschappen, maar maakt het geen 
historische ontwikkelingen door. Het wordt geassocieerd met onverander
lijke culturele eigenschappen en statische tradities die wreed en geweld-
dadig zijn en een uiting zijn van bijgeloof en onkunde. Westerse schrijvers, 
journalisten, maar ook antropologen, hangen vaak een miserabilistisch 
en exotiserend beeld van Congo op, waarin kindheksen, kindsoldaten, 
oorlog en seksueel geweld centraal staan (De Mul 2009a). Het eenzijdige 
beeld van Congolezen als harteloze geweldenaars of lijdende slacht
offers die ons medelijden opwekken, leidt niet tot re-cognition in de zin 
van kennis enerzijds en in de zin van een Hegeliaans samengaan van 
erkenning en herkenning anderzijds, omdat het ons verhindert hen te 
(h)erkennen als mensen zoals wijzelf (Fabian, 2001). 
Hoewel hij niet ontkent dat er een sterke wens bestaat om te negeren en 
te vergeten, merkte historicus Jean-Luc Vellut op dat ‘wat Congo betreft, 
de beschuldiging een cliché is geworden’ (2001, vertaling van de auteurs). De 
gruweldaden in de Congo Vrijstaat onder Leopold II worden inderdaad 
ongeveer elke tien jaar steeds opnieuw ontdekt, veroordeeld of ontkend, 
om vervolgens weer te worden begraven, herontdekt, veroordeeld, ont-
kend enzovoort. Bij elke herontdekking wordt de indruk gewekt dat de 
feiten voor het eerst aan het licht komen. Zo leidde King Leopold’s Ghost 
van de Amerikaanse journalist Adam Hochschild in 1998 tot een ware 
sensatie. Maar zijn boek was voornamelijk gebaseerd op publicaties van 
twee Vlaamse auteurs die eerder ook al een soortgelijke sensatie hadden 
veroorzaakt: Daniël Van Groenweghe’s Rood Rubber (1985) (Du sang sur 
les lianes, 1986) en de vierdelige historische studie van Jules Marchal die 
tien jaar eerder was verschenen. Ook de BRT-reeks Als een wereld zo groot 
waar uw vlag staat geplant (1986) maakte al gewag van de rubberterreur, 
Hugo Claus schreef er het theaterstuk Het leven en de werken van Leopold 
II (1970-1971) over en al in 1957 weerlegde Omer De Munck alle kritiek 
op Leopold II in een artikel met de titel Kongo-gruwelen?, gepubliceerd 
in het Vlaamse, koloniale tijdschrift Band. 
Gaan we verder terug in de tijd, dan blijkt dat ‘de Congokwestie’ al een 
fel discussiepunt was sinds omstreeks 1890, met andere woorden, vrijwel 
onmiddellijk na de oprichting van de Onafhankelijke Congostaat (De 
Mul 2009 b). Henry Fox Bourne vertrok in The other side of the Emin 
Pasha Relief Expedition (1891) al van de vaststelling dat de aanklacht tegen 
‘baldadig vermoorden en het verbranden van dorpen’ al routine was 
geworden voor het Europese publiek (Driver 1991). Hoewel de humani-
taire aanklacht is terug te voeren tot de late negentiende eeuw, wordt het 
koloniale geweld in België door opeenvolgende generaties steeds verge-
ten om opnieuw aan het licht te kunnen worden gebracht. 



54� deel 1

Eigenlijk hebben Belgen het geweld in de Onafhankelijke Congostaat 
nooit vergeten. Hun herinneringen eraan werden lange tijd gedomineerd 
door een enge, simplistische en mythologiserende vorm van ‘bescherm-
de herinnering’ die vooral werd gedragen door oud-kolonialen voor wie 
Leopold II nog altijd geen kwaad kan doen (Derderian 2004). Omdat 
een coherente herinnering of verzameling van herinneringen aan het kolo
niale verleden afwezig is, kunnen verschillende groeperingen hun eigen 
versie van de feiten naar voren schuiven en elkaars versie betwisten, wat 
doorgaans binnen een opvallend ethisch gekleurd kader gebeurt. 
De debatten over deze periodes hebben inderdaad voornamelijk een 
morele inslag, en het lijkt dan ook vooral zaak om ethische verdicten te 
vellen over kolonialisme als systeem of de morele kwaliteiten van betrok
ken figuren – zoals Edmund Dene Morel, Leopold II of de missionaris-
figuur – af te wegen. Vaak worden deze figuren opgevoerd als karikatu-
rale verpersoonlijkingen van respectievelijk ‘het goede’ of ‘het kwade’ 
en vervolgens verheerlijkt of geculpabiliseerd. Zo staat de portrettering 
van Leopold II als stichter van de Belgische koloniale geschiedenis, het 
visionaire genie dat België ‘zijn’ kolonie gaf, lijnrecht tegenover Hoch-
schilds beschijving van Leopold’s rape of the Congo, terwijl Hochschilds 
idealisering van Morel volledig voorbijgaat aan diens xenofobe stand-
punten en zijn hetze tegen de aanwezigheid van wat hij ‘de zwarte pest’ 
noemde, Franse koloniale troepen in het Rijnland na de Eerste Wereld-
oorlog wier dierlijke seksualiteit een bedreiging voor Europese vrouwen 
zou vormen.
Bovendien draagt elke herontdekking van koloniaal geweld, inclusief 
afgehakte handen en platgebrande dorpen, er ook toe bij dat bepaalde 
aspecten van de Onafhankelijke Congostaat altijd opnieuw vergeten 
worden ten voordele van het koloniale project in Belgisch Congo. Wei-
nig Belgen weten bijvoorbeeld dat de raciale segregatie er minder was 
uitgebouwd dan in Belgisch Congo, dat er meer Afrikanen in de koloni-
ale administratie werkten, of dat er toen al een aantal Congolese univer-
sitairen waren (terwijl het daarna wachten was tot 1956 voordat de zoge-
naamd eerste Congolees afstudeerde). Kortom, de fixatie op het 
koloniale geweld in de Onafhankelijke Congostaat staat een goed be-
grip in de weg van de koloniale werkelijkheid in al haar complexiteit en 
gelaagdheid. Verder geeft ze een aanduiding van de mate waarin het 
koloniale geheugen vooral een taal van schuld, beschuldiging en verant-
woordelijkheid gevonden heeft. 
Hierbij kunnen zij die een liberaal humanitair standpunt verkondigen, 
zich ervan vergewissen dat zij ‘goed’ zijn, terwijl de koloniale misdadigers 
die ze met de vinger wijzen, onherroepelijk ‘slecht’ zijn, zonder dat ze 
daarom het kolonialisme als maatschappijstructuur in vraag stellen. Deze 



de begrensde veerbeelding	 55

‘impasse’ blokkeert elke diepgaandere reflectie op de complexiteit en de 
impact van het verleden, in het bijzonder op de manier waarop koloniale 
gewelddaden excessen zijn van een denkwijze over andere bevolkings-
groepen, die nog doorwerkt tot vandaag (Vanhee & Castryck, 2002). 

Congo communautair

Terwijl tot de vooravond van de val van Mobutu de tegenstelling van de 
voor- en tegenstanders van zijn regime ideologisch gekleurd was, wor-
den anno 2009 de postkoloniale relaties tussen België en Congo veelal 
bekeken door een communautaire bril die ons vooral veel vertelt over de 
nu gangbare culturalisering van het verschil tussen Vlamingen en Frans-
taligen. Deze lezing schetst een scherp contrast tussen de nuchtere, za-
kelijke en strikt ethische, zij het niet altijd even diplomatiek verantwoor-
de aanpak van Karel De Gucht die echt een einde wil stellen aan het 
geweld in Oost-Congo en hielenlikkende, weinig scrupuleuze Fransta-
lige politici (Louis en Charles Michel, André Flahaut, Armand De Dec-
ker) die de corrupte Congolese president naar de mond praatten en 
steunden en daarmee ook de gruwelen in Oost-Congo in stand hielden. 
In zijn recente boek, Kuifje en Tintin kibbelen in Afrika. De Belgische taal­
strijd in Congo, Rwanda en Burundi, stelt de Nederlandse onderzoeker en 
Afrikakenner Evert Kets het voor alsof Franstaligen al sinds de koloni-
ale tijd enkel en alleen gedreven werden door taalimperialisme, maar 
verklaart hij niet waarom Vlamingen en Franstaligen toen, boven alle 
taalverschillen en politieke tegenstellingen heen, lange tijd eensgezind 
bleven over de noodzaak om Congolezen wel Frans maar geen Neder-
lands aan te leren (Kets, 2009). De koloniale geschiedenis laat zich ech-
ter slecht lezen door een hedendaagse bril die het belang van taalver-
schillen en ideologische tegenstellingen zo beklemtoont. Er waren geen 
taalrollen in Belgisch Congo en politieke partijen werden pas in 1959 
toegelaten, ook voor Belgen. De Belgische kolonisatie van Congo werd 
opgevat als een nationaal project dat taalverschillen en ideologische te-
genstellingen moest overschrijden. Criticasters wezen er ook toen al op 
dat de introductie van de schoolstrijd in de kolonie onvermijdelijk de 
eenheid van het Belgische blok zou ondermijnen en daarmee de toe-
komst van Belgen in Congo op het spel zou zetten. Ze hebben minstens 
gedeeltelijk gelijk gekregen.

Hoe Belgisch was Belgisch Congo?

Terwijl het Centrum Harmel, dat voor de onafhankelijkheid van Congo 
werd opgericht, het had over de gewesten, introduceerde de staatsher-



56� deel 1

vorming na 1960 het begrip gemeenschap, dat eerst werd ontwikkeld in 
de context van overzeese kolonies (cf. Morris, 1968). In 1939 beschreef 
econoom John Furnivall de pluralistische maatschappij als een samen
leving waar verschillende geledingen van de maatschappij apart leven 
binnen dezelfde politieke eenheid zonder zich met elkaar te vermengen, 
terwijl ze worden samengehouden door een politieke elite (Furnivall, 
1939). Furnivalls analyse was niet gebaseerd op een verzuilde samenle-
ving zoals België of Nederland, maar op de situatie in Nederlands-Indië, 
waar het koloniale bewind een toestand van etnische heterogeniteit had 
veranderd in een van verticale afbakeningen. Het lijkt dan ook geen 
toeval dat de verzuiling in België ingang vond na de Eerste Wereldoor-
log, na de invoer van het universele stemrecht voor mannen, terwijl in 
Belgisch Congo tijdens het interbellum de raciale segregatie werd uitge-
voerd door de uitbouw van een Europese en Afrikaanse wijk in de grote 
steden om zo twee gescheiden werelden te creëren. 
Voor de introductie van universeel stemrecht voor mannen in 1919, werd 
België afwisselend bestuurd door eenpartijregeringen van katholieken 
en liberalen. Die moesten na de Eerste Wereldoorlog de baan ruimen 
voor coalities van vooral (Vlaamse) christendemocraten en (Franstalige) 
socialisten. Deze belangrijke politieke kentering beroerde de kolonie 
niet, waar katholieken en, in mindere mate, liberalen, de plak bleven 
zwaaien. Anders dan in Belgisch Congo, werden in de Belgische ver-
zuilde samenleving de segmenten niet beschouwd als verschillende ras-
sen of culturen, wat niet belet dat de omschrijving van klassenverschil-
len wel degelijk een raciale en/of culturele invulling kon krijgen, terwijl 
raciale ideologieën ook doorkruist werden door klassenverschillen. 
In België was, zoals in Belgisch Congo, de pluralistische maatschappij, 
zoals gedefinieerd door Furnivall, een samenlevingsmodel dat vooral de 
belangen diende van de elites die de verschillende subculturen vertegen-
woordigden. De emancipatie van Belgische arbeiders en vrouwen was 
daarbij vooral een zaak van een mannelijke en veelal burgerlijke elite, zoals 
Van Hemeldoncks memoires (1995) goed aantonen. Terwijl Belgische 
vrouwen na de Tweede Wereldoorlog stemrecht kregen, werden Congo-
lezen niet op dezelfde manier beloond voor hun oorlogsinspanning, ook 
al merkte historicus Jean Stengers op dat de last van België tijdens de oor
log grotendeels de last van Congo was (Stengers, 1983: 12). Werden voor 
Belgische mannen en vrouwen geen voorwaarden verbonden aan het 
algemene stemrecht, dan werd voor de politieke emancipatie voor Congo
lezen hun culturele ontwikkeling als voorwaarde gesteld; toen België in 
1960 vroeger dan verwacht met het oog op onafhankelijkheid in de kolo
nie verkiezingen organiseerde, mochten Congolese vrouwen daar niet 
aan deelnemen. Zij verkregen slechts stemrecht onder Mobutu, in 1977. 



de begrensde veerbeelding	 57

Toen de Amerikaanse journalist John Gunther koloniale ambtenaren 
vroeg wat er zou gebeuren onder een socialistische regering, kreeg hij 
als antwoord dat er geen verschil zou zijn omdat de socialisten al even-
min bereid waren om de kip met de gouden eieren te doden (Gunther, 
1955). In Belgisch Congo konden Congolese arbeiders hun rechten niet 
opeisen zonder dat er werd getornd aan de rechten van Belgische arbei-
ders en pas na de Tweede Wereldoorlog toonden de Belgische christen-
democratische en socialistische vakbonden zich bereid zich in te zetten 
voor het Congolese proletariaat. Terwijl Guy Vanthemsche’s studie 
(1999) heeft aangetoond dat de socialistische partij nooit een antikoloni-
ale politiek heeft verdedigd, probeerde de communistische partij op het 
einde van de jaren 50 met de Congoboten propaganda binnen te smok-
kelen in de kolonie. Haar kennis over Congolezen ontleende de partij 
aan het boek Bantoefilosofie van de Vlaamse missionaris Placied Tempels, 
uit 1945. In 1962 distantieerde Tempels zich van dat boek in een werk 
dat hij Notre rencontre noemde en waarin hij schreef: 

‘Ziehier een geschiedenis en een bekentenis […] Ik ben in 1933 naar 
Afrika gekomen als een Europeaan, als een blanke in een gekoloni-
seerd Afrika… en, vooral ervan overtuigd de drager te zijn van een 
goddelijke boodschap. Ik nam de houding aan van een blanke, 
een meester, van Boula Matari. En de boodschap die God me had 
toevertrouwd, inspireerde me tot de klerikale houding van een spiri
tuele meester, een autoritaire dokter, een religieuze ambtenaar, een 
chef of een herder tegenover een kudde die slechts mocht luisteren, 
gehoorzamen en zwijgen’ (1962: 36, vertaling van de auteurs, nadruk 
in het origineel). 

Het is dan ook op zijn minst veelzeggend dat anno 2009 de weinige Bel-
gen die Tempels kennen hem nog altijd identificeren met Bantoefilosofie 
en niet met Notre rencontre. Toen André Geens in 1988 werd benoemd tot 
minister voor Ontwikkelingssamenwerking zei hij in een interview met 
De Standaard dat hij zich voornam Bantoefilosofie te lezen. Ontwikkelings
samenwerking als ‘Dominer pour servir’, om het te zeggen met de titel 
van een boek van Pierre Ryckmans, voormalige Gouverneur-generaal 
van Belgisch Congo.
In de door en door katholieke kolonie, waar liberalen en vooral socialisten 
(om van communisten nog maar te zwijgen) een verwaarloosbare minder
heid vormden, stonden katholieke Frans- en Nederlandstalige mannen 
vooraan in hun verzet tegen de structurele ongelijkheden van het kolo-
niale bestel. Het betrof in eerste instantie missionarissen die niet toeval-
lig de enige categorie mensen waren wier werk zich vrijwel beperkte tot 



58� deel 1

contacten met Congolezen en in tweede instantie juristen die beroeps-
halve een interesse ontwikkelden voor inlandse rechtssystemen en bij 
uitbreiding voor Congolese culturen.
Verder overheerste over klassen- en taaltegenstellingen en politieke ge-
schillen heen tot vrijwel aan de onafhankelijkheid de overtuiging dat 
Belgen Congolezen moesten beschaven. Zelfs antiklerikalen, zoals de 
socialistische Frans Van Acker of de liberale Louis Franck, meenden dat 
katholieke missionarissen daarin een cruciale rol moesten spelen. In de 
koloniale context konden zowel katholieken als antiklerikalen, liberalen 
als socialisten, Belgische patriotten als Vlaamsgezinden het genie van 
Leopold II vieren en die grote en visionaire monarch contrasteren met 
zijn kleine en gepolitiseerde volk. 

Het koloniale verleden als Doornroosje

Er zijn in het Nederlands weinig goede populariserende studies of hand-
boeken over het Belgische koloniale verleden van 1885 tot 1960 geschre-
ven. Het is een teken aan de wand voor de schaarste aan genuanceerde 
inzichten die het publieke debat voeden. Verder is het opvallend dat het 
Belgische publiek zichzelf in die debatten steevast als antikoloniaal ont-
dekt. Deze houding, die wellicht ook bij ontstentenis van gedegen ken-
nis over het onderwerp te verklaren is, sluit aan bij veranderingen in de 
internationale publieke opinie en standpunten van de Verenigde Naties 
die zich na de Tweede Wereldoorlog tegen overheersing en expansie 
keerden en een dekolonisatieproces op gang brachten. Het gevolg daar-
van is echter dat er vaak slechts kritiek in de marge geleverd wordt op 
een systeem waarvan de voortdurende structurele ongelijkheden nooit 
ter discussie worden gesteld en dat herinneringen aan de periode 1908-
1960 op vele punten amper van de toenmalige interpretaties afwijken. 
Het koloniale verleden lijkt in dat verband op Doornroosje: na een slaap 
van een halve eeuw blijkt het, pas ontwaakt, amper een dag verouderd 
(Ceuppens, 2006). 
Vele commentatoren benadrukten tijdens de koloniale periode dat er in 
Belgisch Congo geen colour bar was, hoogstens een culture bar. Deze op-
vatting wordt tegengesproken door toenmalige juristen die ermee in 
hun maag zaten dat de Koloniale Keure en de wettelijke ordonnanties 
uitgingen van een rassenonderscheid dat haaks stond op de Belgische 
grondwet die geen rassen erkent en de gelijkheid van elke Belg voorop-
stelt en dat recente wetenschappelijke theorieën het bestaan van ver-
schillende mensenrassen ontkenden. Op een gelijkaardige manier hoort 
men nog vaak verkondigen dat het Belgische koloniale bewind niet ra-
cistisch maar hoogstens paternalistisch was. Maar, zoals elders in dit 



de begrensde veerbeelding	 59

boek wordt aangetoond, zou het fout zijn om racisme louter te vereen-
zelvigen met theorieën van biologische suprematie of pogingen tot ge-
nocide, in plaats van als fundamenteel kenmerk van de koloniale maat-
schappij. 
Dit laatste blijkt uit het feit dat in de blanke koloniale samenleving uit-
gerekend die groepen die economisch, sociaal en politiek het meest mar-
ginaal waren, ervan beschuldigd werden bij uitstek racistisch te zijn: de 
zogenaamde kleine blanken (de Belgische zelfstandigen die met moeite 
het hoofd boven water konden houden), kinderen die opgroeiden in de 
kolonie, en vooral vrouwen. De culpabilisering van deze maatschappe-
lijk zwakke groepen zegt ons meer over de Belgische mannelijke burgers 
die dergelijke uitspraken deden, dan over deze groepen zelf: het was een 
uitsluitend mannelijke elite die tijdens het interbellum in de koloniale 
steden de raciale segregatie doorvoerde en die na de Tweede Wereld
oorlog besliste de overkomst van Belgische vrouwen en gezinnen naar 
Congo aan te moedigen, om zo te verhinderen dat Belgische mannen er 
kinderen zouden krijgen bij Afrikaanse vrouwen.
Verder voedde deze onwil om het ‘koloniale verschil’ tussen blanken en 
zwarten naar waarde te schatten ook een humanistische visie die wel 
bepaalde misdaden aan de kaak stelt waarvan Congolezen het slacht
offer waren of zijn, maar niet het systeem waarvan ze deel uitmaakten. 
Edmund Dene Morel was niet de enige die zich verzette tegen het ge-
weld waarvan Congolezen het slachtoffer waren, zonder de kolonisatie 
Congo ter discussie te stellen. Jef Geeraerts beweert nog altijd dat hij 
een tegenstander was van het Belgische koloniale bestel. In werkelijk-
heid verzette hij zich, zoals vele kolonialen in Belgisch Congo en elders, 
tegen de verstedelijking en industrialisering van de overzeese kolonies 
en verheerlijkte hij een stereotiep beeld van ‘echte’ en ‘primitieve’ Afri-
kanen die hij opsluit in hun culturele verschil. Omdat alleen de ‘onbe-
schaafdheid’ van Congolezen de Belgische kolonisatie van Congo recht-
vaardigde, hadden Belgen zoals Geeraerts er feitelijk geen baat bij dat 
Congolezen zich effectief zouden ‘beschaven’. Men kan Geeraerts’ 
treurzang over de teloorgang van het ‘echte’ Congo dan ook lezen als 
een weeklacht over de kleiner wordende dominantie van Belgen over 
Congolezen.15 

De vergeten Congolees

Er is een fundamenteel gebrek aan een gemeenschappelijke taal of ruim-
te die kritisch haar licht kan laten schijnen over de Belgische kolonisatie 
van Congo als nationaal project met bepaalde taalgebonden accenten.16 
Vlaamse of Franstalige publieke debatten over de Onafhankelijke Con-



60� deel 1

gostaat lijken dan ook vaak meer te gaan over de toekomst van het Bel-
gië na de federalisering, dan over het koloniale verleden als dusdanig. 
Antoon Van Braambussche merkt op dat het geweld in de Onafhanke-
lijke Congostaat lang opzettelijk werd vergeten omdat het de legitimi-
teit van de monarchie in vraag stelde (Van Braambussche, 2002: 45). 
Dat het zo slecht is gesteld met kennis over Belgisch Congo als nationaal 
project, heeft zeker ook te maken met het feit dat na de dekolonisatie de 
tweetalige koloniale hogeschool werd gesloten, terwijl het bijvoorbeeld 
aan de universiteiten niet mogelijk was Frans én Nederlands te studeren, 
wat het onmogelijk maakte de koloniale literatuur in beide talen te be-
studeren en te vergelijken. Anders dan Van Braambussche menen wij 
dat debatten over het geweld in de Onafhankelijke Congostaat niet ge-
reduceerd zouden mogen worden tot een instrument in de hand van 
separatisten of republikeinen of tot een intern Belgisch debat tussen Vla-
mingen en Franstaligen, maar deel zouden moeten uitmaken van een 
nationaal publiek debat over de relaties tussen Belgen en Congolezen 
tijdens de hele koloniale en postkoloniale periode, in Congo zowel als in 
België. Debatten waaraan Congolezen op gelijke voet moeten kunnen 
bijdragen en die het racisme in de koloniale context verbinden met de 
discriminatie waaraan Congolezen nu in België blootstaan. 
In een hedendaags tijdsklimaat, waarin vluchtelingenstromen naar Europa 
strenger geregulariseerd worden, radicaal rechtse en rechtse populistische 
partijen gestaag aan populariteit inwinnen en xenofobie en racisme het 
sociale landschap structureren, stelt zich de vraag naar de mate waarin 
koloniale hiërarchieën, en de manier waarop deze herinnerd worden, in 
verhouding staan tot de omgang met, en de perceptie van Congolezen 
en andere minderheden in Vlaanderen vandaag. De historische nadruk 
op een kolonialisme dat eindigde in 1960 en dat men leest door een 
hedendaagse bril, niet gehinderd door genuanceerde kennis, houdt im-
mers het gevaar in dat structurele continuïteiten tussen vroeger en van-
daag niet onderkend worden, inclusief de voortdurende moralisering 
van debatten over de westerse aanwezigheid in Congo.
Toen we eerder dit jaar de succesrijke theatermonoloog Missie van David 
Van Reybrouck analyseerden als symptomatisch voor de Vlaamse kolo-
niale verbeelding van Congo, schreef regisseur Raven Ruëll in een reac-
tie op het internet dat hij het ‘zo triestig en mensonterend’ vond dat wij 
slecht geïnformeerd waren over de insteek van de voorstelling (Ceup-
pens & De Mul, 2009). Verder tonen twee opiniestukken over de thea-
termonoloog in De Morgen mooi aan in welke mate appreciatie van, en 
kritiek op, Westerse missionarissen in Congo vast is blijven zitten in een 
morele kritiek.17 Onze bedoeling was echter niet om kolonialisme te ont-
leden als een morele kwestie, maar als een structurele nalatenschap van 



de begrensde veerbeelding	 61

hedendaagse opvattingen over ‘anderen’ die onze cultuur en samen
levingsstructuur kenmerken. Ons punt is precies dat Vlamingen zich 
met deze missionaris identificeren vanuit een nostalgie naar een fictief 
hedendaags Vlaanderen waar verdacht weinig of geen migranten zijn 
en/of naar een mythisch historisch verleden waarin ze de bovenhand 
hadden op Congolezen. Als dusdanig sluit de populariteit van het stuk 
aan bij een nieuwe appreciatie van cultuurproducten die routineus wor-
den beschreven als ‘authentiek’ en ‘uit de Vlaamse klei getrokken’ – uit-
drukkingen die zowel gebruikt worden om folklorefiguren te recupere-
ren zoals een Pieter Breugel die werd geboren in Brabant op een moment 
dat Vlaanderen in zijn huidige betekenis niet bestond, als om ‘vreemde-
lingen’, van Franstaligen tot ‘allochtonen’, uit te sluiten van een ver-
meend typisch Vlaamse cultuur. 
De zucht naar een mythisch oer-Vlaanderen roept inderdaad de vraag 
op of de blik op het koloniale verleden in vele gevallen geen vlucht is uit 
het multiculturele heden. Nu de belofte op een betere toekomst onzeker 
is geworden door dreigende voorbodes – klimaatopwarming, pande-
mieën of nieuwe, oprukkende wereldmachten – vinden Westerlingen 
volgens Andreas Huyssen zekerheid in de terugblik. In het geval van 
vele ex-kolonialen manifesteert deze zoektocht naar zekerheid zich als 
nostalgie naar le temps des Belges in Congo. Dit blijkt uit Weg uit Congo: het 
drama van de kolonialen (2002) en Het verloren paradijs: kind in Congo, 
waarin journalist Peter Verlinden de getuigenissen van voormalige kolo-
nialen bijeenbrengt.18 Kinshasa blijft overigens een van de meest presti-
gieuze en gegeerde standplaatsen voor Belgische ambassadeurs: Luc 
Putman, voormalig ambassadeur in Congo, herinnert eraan dat alleen in 
Congo België nog een groot land is.
Net als nostalgie, wekt ook geloof in vooruitgang de indruk dat er een 
fundamentele breuk of discontinuïteit tussen het heden en het verleden 
zou bestaan. Een vooruitgangsgeloof stelt mensen in een postkoloniaal 
tijdvak in staat om toeschouwer te zijn van een historisch spektakel van 
de koloniale tijd waarover ze eventueel wel een mening kunnen vormen, 
maar wier levensomstandigheden in het postkoloniale België/Vlaanderen 
niet fundamenteel te maken hebben met de tijd van toen. Deze positie 
stelt hen in staat om de reeks culturele, economische en politieke machts-
verhoudingen die blijven voortbestaan in de relaties tussen Vlamingen 
en Congolezen en tussen België en de DRC, over het hoofd te zien. 
De Congolese diaspora in België vormt een minderheidsgroep die vaak 
wordt vergeten, zowel bij beschouwingen over het koloniale verleden 
als over interculturaliteit in het hedendaagse Vlaanderen. Dit is opval-
lend, vooral omdat ze, na Marokkanen en Turken, nu de grootste niet-
Europese minderheid in België vormen. Volgens Barnor Hesse eigent 



62� deel 1

het Westen zich de geschiedenis van de slavernij toe als de geschiedenis 
van westerse abolitionisten (Hesse 2002: 149). Zo bestaat er ook een 
Belgische amnesie wat Congolees verzet in de Onafhankelijke Congo
staat betreft. Volgens Hesse kan een dergelijke blanke amnesie alleen 
gevoed worden met een verwijzing naar een afwezige of politieke mond-
dood gemaakte zwarte aanwezigheid (ibid.: 150). Inderdaad merkte 
Michael Meeuwis al eerder in zijn studie van Congolezen in Antwerpen 
op dat ze in België geen onzichtbare, maar een afwezige categorie vor-
men (Meeuwis 1997: 167). Ze worden hoogstens ondergebracht in een 
derde groep ‘allochtonen’, naast Marokkanen en Turken: ‘zwarte’ Afri-
kanen die beschouwd worden in functie van hun ‘ras’, eerder dan hun 
culturele, etnische, nationale en religieuze diversiteit. Inderdaad schrijft 
de Congolese Césarine Sinatu-Bolya (2009) die al twintig jaar in België 
woont, dat ze verwacht had dat het gedeelde koloniale verleden haar een 
andere zichtbaarheid zou geven dan haar huidskleur, maar dat dat niet 
het geval blijkt te zijn.
In de ons omringende landen is koloniale geschiedenis als het ware 
thuisgekomen door tussenkomst van opeenvolgende golven postkoloni-
ale immigranten die ze aan de orde stellen. De Congolese aanwezigheid 
in België is echter minder talrijk en bovendien oneven over drie regio’s 
verspreid in een land dat niet langer één enkele publieke sfeer heeft. 
Congolezen in België vallen vooral op door hun afwezigheid in de publieke 
debatten over het koloniale verleden. Terwijl de vraag van een Congolese 
student dat Kuifje in Congo verboden zou worden, op hoongelach wordt 
onthaald, gaat de jaarlijkse ceremonie waarbij Congolezen aan de kerk 
van Tervuren hulde brengen aan zeven van de vele Congolezen die tij-
dens de wereldtentoonstelling van 1898 in het ‘inheemse dorp’ tentoon-
gesteld werden en er stierven, elk jaar geruisloos voorbij. Kort gezegd 
zijn er drie publieke debatten over het koloniale verleden in België: een 
Vlaams, een Franstalig en een Congolees, waarvan de twee eerste, wat 
betreft evaluaties van de Onafhankelijke Congostaat, naar elkaar toe-
groeien, terwijl vooral Franstaligen in dialoog treden met Congolezen. 
Het feit dat Congolezen relatief afweziger zijn in Vlaamse dan Frans
talige publieke debatten, kan ermee te maken hebben dat Vlaanderen 
slechts een kleine Congolese minderheid telt, terwijl de helft van alle 
Congolezen in Brussel woont. In 2008 stonden de Vlaamse media in het 
teken van de herdenking van de periode van Expo ’58 tot mei ’68, maar 
hierbij werd de onafhankelijkheid van Congo in 1960 opvallend gene-
geerd, net als de honderdste verjaardag van de overname van de Onaf-
hankelijke Congostaat op 15 november 2008.19 Aan de andere kant van 
de taalgrens publiceerden Le Soir en La Libre Belgique er wel artikels over, 
inclusief een interview met de Congolese historicus Elikia M’Bokolo, en 



de begrensde veerbeelding	 63

nodigde een Franstalige liberale senator Franstalige historici uit om er 
in de Senaat over te spreken. Het is inderdaad opvallend dat, terwijl 
Vlamingen zich in het federale beleid in relatie tot Congo vaak een 
morele superioriteit aanmeten, ze vergeten of over het hoofd zien dat de 
Franstalige gemeenschap veel meer in culturele en intellectuele samen-
werking met Congolezen investeert.
De afwezigheid in publieke debatten van Congolezen die fysiek aanwe-
zig zijn in België, heeft vele oorzaken. Meeuwis zelf schrijft dat in Vlaan-
deren het koloniale verleden vaak geassocieerd wordt met de unitaire 
staat en Congo met la Belgique à papa. Congolezen hadden tijdens de 
koloniale tijd niet het recht naar België te komen. De dekolonisatie heeft 
in België geen radicale demografische en sociale veranderingen teweeg-
gebracht. De Congolese aanwezigheid in België is vooral een postkolo-
niaal fenomeen en omdat ze in eerste instantie als studenten kwamen, 
heeft men hen lange tijd niet als migranten beschouwd. Mobutu’s ideo-
logie van retour à l’authenticité wilde uitdrukkelijk debatten over het ko-
loniale verleden verhinderen, terwijl Belgische discussies over racisme 
nog altijd in eerste instantie geïdentificeerd worden met antisemitisme, 
niet in het minst omdat België nog altijd bezig is in het reine te komen 
met de Tweede Wereldoorlog en daarom nog niet toe lijkt aan even 
grondige discussies over het koloniale verleden en koloniaal racisme. 
 

Van ‘inboorlingen’ naar ‘migranten’ of ‘allochtonen’

In het postkoloniale België is een emancipatie van ‘allochtonen’ door 
‘autochtonen’, al dan niet in een aparte zuil, sociaal niet langer aanvaard
baar. Het alternatief, sociale en politieke emancipatie van ‘allochtonen’ 
door ‘allochtonen’ als groep in politieke partijen, vakbonden, scholen 
enzovoort is dat blijkbaar evenmin. Net zoals évolués in Belgisch Congo 
moeten ‘allochtonen’ zich individueel integreren in de mainstream, door 
individueel te bewijzen dat ze goede Vlamingen/Belgen zijn. 
De zogenaamde snel-Belgwet van 2000 vereenvoudigde de procedure 
voor naturalisatie aanzienlijk. Voor partijen zoals de toenmalige VLD 
was het een manier om het controversiële thema van stemrecht voor mi-
granten uit de weg te gaan. Het is al vaak opgemerkt dat, als een staat 
een wettelijk onderscheid tussen categorieën mensen die structureel als 
ongelijk worden beschouwd opheft, de maatschappij nieuwe sociale ver-
schillen introduceert die de machtspositie van de groep met de meeste 
macht moet handhaven en bestendigen, of vice versa. In de Verenigde 
Staten moesten na de afschaffing van de slavernij pseudowetenschap-
pelijke theorieën de voortdurende raciale segregatie rechtvaardigen. In 
Belgisch Congo konden mannelijke évolués vanaf 1948 een kaart van 



64� deel 1

burgerlijke verdienste krijgen die hen in theorie (maar zeker niet in de 
praktijk) hetzelfde sociale statuut verleende als Belgen. Het politieke 
onderscheid tussen Belgische en Congolese mannen kon echter niet 
worden opgeheven zolang Congo een kolonie was: Belgen én Congo
lezen hadden de Belgische nationaliteit, maar Belgen waren burgers, 
Congolezen slechts onderdanen en omdat ze al de Belgische nationali-
teit hadden, konden ze niet tot burgers genaturaliseerd worden en wa-
ren ze gedoemd onderdanen te blijven. 
In Vlaanderen verscheen het inburgeringsdecreet in 2003, drie jaar na 
de snel-Belgwet. Moet ‘naturalisatie’ op politiek vlak vreemdelingen 
transformeren tot Belgen, dan moet ‘inburgering’ op sociaal vlak vreem-
delingen transformeren tot Vlamingen. Vlamingen gelden daarbij als de 
norm: het gaat om het eenzijdig aanpassen aan de norm, niet om aan-
passen van de norm. In deze optiek hebben Vlamingen niets te leren van 
‘vreemdelingen’, terwijl ‘vreemdelingen’, zoals Congolezen in Congo, 
vooral beschreven worden in termen van wat ze missen (‘onze’ taal, 
‘onze waarden en normen’), van wat ze, helaas, buitenmatig veel hebben 
(partnergeweld, onderdrukking van vrouwen, moslimfundamentalis-
me…) en bij uitbreiding van wat ze zich eigen moeten maken om ‘echte’ 
Vlamingen te kunnen worden. De definitie die de Vlaamse overheid ge-
bruikt, maakt het mogelijk dat ‘vreemdelingen’, ook na hun naturalisa-
tie tot Belg en na het beëindigen van een inburgeringscursus, officieel 
beschouwd kunnen worden als ‘allochtonen’. Sterker nog: die definitie 
kan net zo goed van toepassing zijn op mensen die in België of Vlaande-
ren geboren zijn, los van het aanvoelen van de betrokkenen zelf (zie es-
say Arnaut en Ceuppens). Op die manier is ‘allochtoon’ zijn in Vlaande-
ren vandaag vergelijkbaar met Belgische onderdaan zijn in Belgisch 
Congo toen: er blijft een sociaal en politiek plafond waarboven ‘alloch-
tonen’ niet kunnen uitstijgen. Net zoals Congolezen vroeger niet gena-
turaliseerd werden tot Belgische burgers, kunnen ‘allochtonen’ nu niet 
genaturaliseerd worden tot ‘autochtonen’.
De goegemeente identificeert deze ‘allochtonen’ vrijwel exclusief als 
moslims. Tijdens de koloniale periode waren Europeanen al gefasci-
neerd door moslims, die beschouwd werden als het prototype van de 
‘vreemde’, wier culturele en religieuze anders-zijn niet genoeg kon wor-
den gedramatiseerd. Leopold II verdedigde zijn kolonisatie van Congo 
in functie van een moreel noodzakelijke strijd tegen ‘Arabische’ slaven-
handelaars.20 Op het moment dat Stanley een handelspost stichtte die 
hij zijn naam gaf, het huidige Kisangani, waren de Afrikaanse bewoners 
van de bestaande nederzetting – die op de handelsroute lag die slaven 
uit Afrika naar het Arabische schiereiland bracht – daar voor het meren-
deel moslims. Maar omdat de toenmalige Europeanen Afrikaans identi-



de begrensde veerbeelding	 65

ficeerden met zogenaamd animistische godsdiensten, beschouwden ze 
deze bewoners niet als ‘echte’ Afrikanen, maar hoogstens als ‘gearabi-
seerden’ met een ‘inferieure mengcultuur’. Op een gelijkaardige manier 
blijft voor vele Vlamingen de combinatie Vlaming/moslim een contradi­
citio in terminis: de islam heet even vreemd te zijn in Vlaanderen als in 
subsaharaans Afrika. 
Net zoals in Belgisch Congo, is er bovendien een onwil om toe te geven 
dat discriminatie van ‘allochtonen’ niet het gevolg is van de onwil of 
domheid van individuele Belgen, maar een structureel probleem dat het 
gevolg is van de sociale, culturele, politieke en imaginaire organisatie 
van de samenleving. Net als in de koloniale periode blijft de term racisme 
zo beladen dat sommige commentatoren weigerden in te zien dat Hans 
Vanthemsches daden geïnspireerd waren door racisme, hoewel hij dat 
zelf als motief had opgegeven. En net zoals in Belgisch Congo wordt het 
racisme, als het al erkend wordt, vrijwel exclusief geassocieerd met groe-
pen mensen die niet tot de burgerlijke elite behoren, in eerste instantie 
zogenaamde volksmensen. De term is interessant omdat volk in het 
Nederlands zowel kan verwijzen naar de natie als naar de (stedelijke) 
arbeidersklasse: termen als ‘volksontwikkeling’ en ‘volksverheffing’ 
konden historisch zowel betrekking hebben op pogingen van de bour-
geoisie om arbeiders een middenklassecultuur bij te brengen als naar de 
pogingen van een Vlaamse elite om diezelfde arbeiders de Vlaamse taal 
en cultuur aan te leren. 
Als het op racisme aankomt, heeft de Vlaamse intellectuele elite de nei-
ging om de arbeidersklasse kop van jut te maken. In dit verband is de 
populariteit van de roman Los van Tom Naegels suggestief. Daarin hangt 
Naegels een stereotiep en eenzijdig beeld op van ‘de Antwerpse volks-
mens’ wiens voornaamste kenmerk een gebrek aan subtiliteit en com-
plexiteit blijkt te zijn. In werkelijkheid is de tegenstelling burgerlijk en 
complex versus proletarisch en simplistisch even simplistisch en fout als 
de koloniale tegenstelling westers en beschaafd versus niet-westers en 
primitief. Uit de studie van Shmuel en Perl Oliner (1988), die een ana-
lyse maakten van redders en niet-redders van joden in Europa onder de 
nazi’s, blijkt dat klasse en opvoedingsniveau geen bepalende factoren 
waren. 21 Het Vlaams Belang mag dan een groot aandeel van zijn achter-
ban bij de arbeiders halen, de partijtop is exclusief middenklasse. Boven
dien wordt snel vergeten dat het misschien even pertinent is vast te stel-
len dat zowel de leden van de partij als haar electoraat in eerste instantie 
overweldigend mannelijk zijn.
De geschiedenis van de twee voorbije eeuwen leert ons dat kolonialisme, 
pseudowetenschappelijk racisme, de verwevenheid van dit racisme en 
politiek beleid, zoals in nazi-Duitsland niet de producten zijn van een 



66� deel 1

domme, immorele arbeidersklasse, maar van een dominante midden-
klasse die haar eigen belangen wil veiligstellen. ‘Rassen’ en klassen
categorieën worden gecreëerd en gehanteerd om mensen van elkaar te 
onderscheiden en in- en uit te sluiten, de cultuur van de dominante 
klasse wordt als voorbeeld gesteld en de schuld voor uitsluiting en 
discriminatie wordt vrijwel algemeen gelegd bij groepen mensen die zelf 
uitgesloten worden. 

Conclusie

De feministische antropologe Henriette Moore (1994) stelde zich ooit 
de vraag hoe genderstereotypen zich kunnen reproduceren als zo weinig 
mensen bereid zijn om toe te geven dat ze erin geloven. Op een gelijk-
aardige manier kunnen we ons afvragen hoe koloniale discoursen zich 
kunnen reproduceren terwijl de meeste mensen zich van kolonialisme 
distantiëren en zichzelf als antikoloniaal beschouwen. Dit fenomeen sluit 
nauw aan bij de tendens om zichzelf te beschouwen als antiracistisch 
zoals besproken in het eerste essay. Net zoals misogynie en seksisme zijn 
racisme en misodemie geen modaliteiten die mensen of groepen in min-
dere of meerdere mate bezitten of niet bezitten, maar virtuele realiteiten 
waarin ze veelal onbewust investeren om hun machtspositie te vrijwaren. 
In deze bijdrage hebben we dit willen aantonen met betrekking tot de 
continuïteit tussen bepaalde uitsluitingsmechanismen en discoursen 
over voormalige koloniale subjecten in Belgisch Congo en ‘allochtonen’ 
in Vlaanderen nu. Deze zijn onvoldoende bekend omdat de kennis van 
het koloniale verleden beperkt en fragmentair is en omdat nog nauwe-
lijks is nagedacht over hoe de dekolonisering van Belgisch Congo, fede-
rale hervormingen van de Belgische staatsstructuur en naoorlogse im-
migratiegolven met elkaar verweven zijn.
Enerzijds staan ‘allochtonen’, in het bijzonder moslims nu de katholieke 
Kerk niet langer bekering prioritair stelt, zelfs in een zwakkere positie 
dan Congolezen in Belgisch Congo. Anderzijds worden moslims al aan-
vaard als migranten, in relatie tot internationale ontwikkelingen (zie de 
bijdrage van Paul Goossens), in tegenstelling tot Congolezen, ondanks 
het gedeelde koloniale verleden. In het postkoloniale Vlaanderen blij-
ven ras en cultuur de ultieme grens tussen ‘wij’ en ‘zij’. De zogenaamde 
tradities van Congolezen en andere ‘zwarten’ zouden al even statisch en 
onveranderlijk zijn als hun huidskleur die er als het ware het uiterlijke 
kenmerk van is. Tezelfdertijd blijft Congo ‘onze Congo’: zelfs de viering 
van de onafhankelijkheid in 2010 lijkt meer in het teken te zullen staan 
van 65 jaar Belgisch koloniaal verleden dan in het teken van 50 jaar 
Congo als onafhankelijke staat.



de begrensde veerbeelding	 67

Congolezen in België citeren graag een citaat dat ze toeschrijven aan 
Ghandi, maar dat bij nader inzien alleen lijkt te bestaan in het Frans en 
dus mogelijk nooit door hem werd uitgesproken: ‘Wat U voor mij doet, 
zonder mij, doet U tegen mij’. Publieke debatten over Congolezen en 
andere ‘vreemdelingen’ geven een aanwijzing van hoe ver de Vlaamse 
middenklasse, anders dan Placied Tempels in het onafhankelijk Congo, 
nog verwijderd is van een ontmoeting met deze mensen en in welke mate 
ze Vlaanderen en Vlaams zijn identificeert met cultuurvormen die hen 
uitsluit.



68� deel 1

In naam van het feminisme
Beschaving, multiculturaliteit 
en vrouwenemancipatie.
Sarah Bracke & Sarah De Mul

‘Or, c’est autour de la perception et du statut de la femme 
que sont définis les enjeux du projet civilisateur.’ 
Nilüfer Göle (1993) 

‘Het multiculturele debat’ spitst zich de laatste jaren opvallend toe op 
het lot van vrouwen en doet daarbij en passant beroep op de taal en het 
referentiekader van de vrouwenbeweging en het feminisme. Ironisch 
gesteld, is ‘het multiculturele debat’ de beste gendermainstreamingsstrategie 
die de vrouwenbeweging zich had kunnen dromen. Dankzij de aanwezig
heid van moslims lijkt vrouwenemancipatie plots een zaak van algemeen 
belang te zijn geworden in Vlaanderen, met woordvoeders en steunbetui
gingen uit de meest onverwachte hoeken. 
Maar deze principiële steunverklaringen gaan doorgaans niet gepaard 
met een politieke praktijk die de vrouwenbeweging daadwerkelijk (mate
rieel) verder helpt. In de plaats daarvan lijkt vrouwenemancipatie voor-
al te worden aangehaald om een symbolische economie te affirmeren 
waarin een onderscheid wordt gemaakt tussen de ‘eigen’ cultuur en die 
van ‘de andere(n)’. Genderverhoudingen en seksueel verschil worden zo 
tot symbool gemaakt van culturele verschillen tussen wat westers en 
niet-westers, of Vlaams en niet-Vlaams zou zijn, en dit met het doel om 
de superioriteit van de westerse of Vlaamse cultuur te bevestigen. Op 
deze manier dragen argumenten ter verdediging van vrouwenemancipa-
tie bij tot, en ontlenen hun betekenis aan, de vermeende ‘botsing der 
beschavingen’ en de war on terror die zich vooral toespitst op ‘islam ver-
sus het westen’. 
Deze cynische ontwikkeling blijft trouwens niet beperkt tot vrouwen-
emancipatie. In de laatste jaren is er een spectaculaire mobilisatie van 
homoseksualiteit om de nationale en culturele superioriteit van het Wes-
ten te affirmeren. Dit is een nieuw fenomeen, dat door Jasbir Puar (2007) 
tot homonationalisme werd gedoopt. Ze duidt hiermee op een dubbele 
dynamiek waarin enerzijds (veelal westerse) natie-staten homoseksuali-



de begrensde veerbeelding	 69

teit (tot op zekere hoogte) beginnen integreren in de verbeelding van de 
natie. Het openstellen van het instituut van het huwelijk voor mensen 
van dezelfde sekse is een treffende uitdrukking van deze transformatie 
van de notie van familie in relatie tot de natie (over de band familie en 
natie, zie het eerste essay). Anderzijds houdt homonationalisme ook in 
dat (sommige) homoseksuelen effectief een bondgenoot vinden in de 
natie-staat. Aan beide kanten van de dynamiek blijft de relatieve integra-
tie van homoseksualiteit in de natie-staat afhankelijk van de mate waarin 
de homoseksuelen in kwestie aansluiten bij de normatieve modellen van 
seksualiteit, relaties en familie, en op welke andere maatschappelijke 
posities van privilege ze beroep kunnen doen. Een wit middenklasse 
homostel dat hun relatie modelleert op een klassiek getrouwd heterostel 
heeft, met andere woorden, veel meer kans om deel te worden van de 
verbeelding van de Vlaamse of Belgische natie, dan bijvoorbeeld een 
niet-witte lesbienne uit een arbeidersklasse, laat staan als ze haar relaties 
op een polygame manier uitbouwt, of als het om een transgender per-
soon gaat die het normatieve binaire m/v onderscheid in vraag stelt. 
In het beroep op homonationalisme om de culturele superioriteit van 
het westen te affirmeren, kunnen we twee processen ontwarren. Ten eer-
ste vergt deze vorm van homonationalisme dat homofobie binnen de 
eigen cultuur onzichtbaar wordt gemaakt, of gesitueerd wordt als geen 
eigenlijk onderdeel van de eigen cultuur. En ten tweede moet homosek-
sualiteit binnen niet-westerse contexten als oneigen worden gezien. Dit 
impliceert vervolgens dat homoseksualiteit in niet-westerse contexten 
doorgaans onzichtbaar blijft, en als het bestaan ervan dan toch zicht-
baar/erkend wordt, dan is het doorgaans in vertogen van homoseksue-
len als slachtoffers voor wie het volstrekt onmogelijk is om hun leven 
binnen deze context uit te bouwen. Een agressief voorbeeld vinden we 
bij de noorderburen, waar de verplichte inburgeringcursus sinds 2006 
een vraag bevat over hoe de kandidaat-migrant zou reageren als zij of hij 
twee mannen in het openbaar elkaar ziet kussen om zo zijn of haar ‘tole
rantie’ jegens homoseksualiteit te peilen. In Vlaanderen zijn de voor-
beelden van homonationalisme tot op heden minder schrijnend, maar 
de bezorgdheid blijft of de holebibeweging in staat is dit nieuwe homo-
nationalisme te herkennen en er weerstand tegen te bieden.22

Zowel gender- als seksualiteitspolitiek, of sexual politics om het eleganter 
uit te drukken, spelen met andere woorden een cruciale rol in de huidige 
geopolitieke context en meerbepaald in de manier waarop het beschaafde 
zelf, in tegenstelling tot de onbeschaafde andere, geproduceerd wordt. Ter-
wijl de relatie tussen homoseksualiteit en beschavingsdenken niet nieuw 
is – we mogen bijvoorbeeld niet vergeten dat tijdens het 19de eeuwse 
Europese kolonialisme de onbeschaafdheid van de andere vaak precies via 



70� deel 1

verwijzingen naar homoseksualiteit tot stand kwam, en met name als het 
over het Midden-Oosten of de Arabische wereld ging – is het homonati-
onalisme zoals eerder beschreven een recent fenomeen (Puar 2007; 
Kuntsman & Miyake 2008; Haritaworn 2008; Bracke 2009). Dit staat 
enigszins in contrast met de sterke continuïteit tussen de houdingen van 
westerse mannen en vrouwen tegenover niet-westerse vrouwen van de 
koloniale tot de postkoloniale periode. In dit essay ligt the focus enkel 
op hoe vrouwenemancipatie ingezet wordt binnen de beschavingsmis-
sie. We belichten hoe humanitaire standpunten omtrent vrouwen en 
vrouwenemancipatie gehanteerd worden om controle en overheersing 
over andere culturen door te drijven, onder meer door de eigenheid van 
culturen te definiëren. Dit doen we zowel door kwesties van vrouwen-
emancipatie in de Belgische koloniale geschiedenis te bespreken, alsook 
in het hedendaagse multiculturele debat. Daarbij belichten we hoe de 
vrouwenbeweging in Vlaanderen zich verhoudt tot de instrumentalisatie 
van vrouwenemancipatie voor beschavingspolitiek en het ‘multicultu-
rele debat’, en verbeelden we hoe het anders kan.
 

De fascinatie voor de niet-westerse vrouw

Er is in hedendaagse debatten rond multiculturaliteit een aanhoudende 
aandacht voor niet-witte vrouwen die historisch terug te voeren is naar 
de koloniale periode. Zoals bekend legitimeerde het officiële koloniale 
discours de Belgische aanwezigheid in de Congo als een beschavings-
missie en wie er de laatnegentiende-eeuwse en twintigste-eeuwse koloniale 
documenten en literatuur over Congo op naleest, zal algauw merken dat 
de positie van zwarte en Euroafrikaanse vrouwen een steeds terugkerend 
thema is binnen dit humanitaire beschavingsproject (Hunt 1991). In de 
novelle De zwarte kost (1898) legde Cyriel Buysse een van de meest gang-
bare ideëen over Congolese vrouwen in de mond van zijn personage, de 
ontdekkingsreiziger Kinel: 

In Congoland bestoat oalgemien de veelwaaiverij. De vrouw as er 
‘n sloaf die as ‘n geweune woare verkocht wordt.[...] En de waaive, 
die van niets beiters weite, komen doar volstrekt nie teigen in op-
stand, woarschaainloaik omdat zen uuk wal voele dat het er toch nie 
mee zou boate...[...] (p. 432)

Tijdens de koloniale periode heerste de opvatting dat Afrikaanse vrou-
wen reddeloze, onderdrukte slachtoffers zijn, wier vrijheid beknot werd 
door Afrikaanse tradities praktijken, zoals polygamie. Deze visie ver-
taalde zich in een koloniaal beleid dat erop gericht was om Congolese 



de begrensde veerbeelding	 71

vrouwen te bevrijden. Net zoals de beschavingsmissie onder Leopold II 
Congolezen van hun Arabische slavendrijvers moest bevrijden, zo moes-
ten ook Congolese vrouwen gered worden van de inheemse culturele 
gebruiken die hen onderdrukten. 
In de Congo Vrijstaat werd gepoogd om polygamie af te schaffen door 
middel van strenge staatsinterventies (Hunt 1991). Het missiewerk van 
katholieke en protestantse missionarissen beoogde polygamie te vervan-
gen door het Europees familiemodel, al klonken er ook stemmen die 
ervoor pleitten dat niet geraakt mocht worden aan de lokale tradities. 
De Vlaamse missionaris Edmond Boelaert schreef bijvoorbeeld in 1939 
dat men het geven van de zogenaamde ‘dot’ of bruidschat niet gelijk 
mag stellen met het kopen van een vrouw. Hij herinnerde eraan dat men 
de Vlaamse uitdrukking ‘een kindje kopen’ ook niet mag interpreteren 
als bewijs van een handel in baby’s, eraan toevoegend dat de identifi
catie tussen de dot en een commerciële transactie in de Congolese con-
text nog fouter is, omdat Congolezen die letterlijk noch figuurlijk ma-
ken. In Belgisch Congo bleef de vraag hoe men polygamie moest begrijpen 
en sociaal hervormen een discussiepunt. Terzelfdetijd werden er echter 
nauwelijk pogingen ondernomen om kennis te vergaren over de belevin-
gen en ervaringen van Congolese vrouwen zelf. Vrijwel de enige publicatie 
van tijdens de koloniale periode is Femmes de Kinshasa, hier et aujourd’hui 
van de Haïtiaanse Suzanne Comhaire-Sylvain, en die verscheen pas in 1968. 
De positie van Congolese vrouwen bleef zo vooral een terrein waarop 
koloniale ambtenaren, schrijvers en missionarissen hun opvattingen 
over de relaties tussen kolonisator en gekoloniseerde projecteerden. 
De gevoelde noodzaak om niet-westerse vrouwen te redden mag dan 
binnen het Belgische koloniale project een specifieke invulling hebben 
gekregen, het was deel van een bredere koloniale strategie waarbij de 
gedachte dat mannen in gekoloniseerde samenlevingen of samenlevin-
gen buiten de grenzen van het beschaafde Westen vrouwen onderdruk-
ten, retorisch werd aangewend om kolonisatie moreel aanvaardbaar te 
maken (Ahmed 1992). In een toonaangevend essay bespreekt Gayatri 
Chakravorty Spivak (1988) de manier waarop het Britse imperialisme in 
India het redden van inheemse vrouwen centraal stelde in de koloniale 
beschavingmissie. Centraal in de debatten stond het Indiase gebruik 
‘sutee’, waarmee verwezen wordt naar de praktijk van Hindoeweduwen 
die het lijk van hun overleden echtgenoot in het begrafenisvuur verge-
zelden. Dit shockeerde de Victoriaanse gevoeligheid zodanig dat de 
koloniale autoriteiten de sutee verboden. Eerder dan de vraag of de 
humanitaire bekommernis over het lot van deze Hindoeweduwen al dan 
niet goed bedoeld was, onderstreept Spivak dat de vermeende onder-
werping van deze vrouwen een aanleiding werd om de koloniale inter-



72� deel 1

ventie verder door te voeren. Met andere woorden, het reddingspara-
digma – of ‘witte mannen die bruine vrouwen redden van bruine mannen’ 
zoals Spivak dit mechanisme noemde – is een koloniale strategie om 
meer controle over de lokale bevolking in Zuid-Azië te rechtvaardigen. 
Voorgaande voorbeelden uit het Belgische en het Britse koloniale dis-
cours zijn gebaseerd op een logica waarin bepaalde opvattingen over gen
der en vrouwenrechten worden gekoppeld aan een hiërarchie tussen de 
‘traditionele’ gekoloniseerde cultuur enerzijds en de Europese beschaving 
anderzijds: 1) Vrouwen hebben in de Westerse beschaving onontvreembare 
rechten. 2) Beschaafde Europeanen respecteren de rechten van vrouwen. 
3) Onbeschaafde mannen schenden deze rechten systematisch. 4) Zulke 
mannen behoren tot een vreemde (niet-Europese) cultuur. Deze logica 
maakt vrouwenrechten tot kenmerk van de ‘beschaving’ en gebruikt 
deze vervolgens als criterium om ‘beschavingen’ te onderscheiden en 
hiërarchisch te rangschikken. Concreet worden niet-Europese culturen 
in deze beschavingseconomie als anders en minderwaardig beschouwd, 
door te wijzen op de onderdrukte positie van vrouwen. Het wijzen op de 
onderworpen positie van vrouwen in niet-Europese samenlevingen moet 
de superioriteit van de Europese cultuur bevestigen, de door Europeanen 
zelf opgelegde missie om haar te bevrijden een retoriek leveren om de 
overheersing van niet-Europese samenlevingen te rechtvaardigen. 
Soms bleef nauwelijks verborgen dat vrouwenemancipatie een middel 
was om de overheersing door te drukken. Leila Ahmed deed onderzoek 
naar de koloniale politiek in Egypte onder het bewind van de Britse 
consul Lord Cromer, die in Engeland wegens zijn lange staat van dienst 
(1883-1907) ook wel ‘de maker van Egypte’ werd genoemd. Ahmed toont 
minutieus aan hoe zijn beleid diep geworteld was in opvattingen over de 
ondergeschiktheid van de Egyptische samenleving en de islam, waar 
volgens Cromer de onderdrukking van de Egyptische vrouw het bewijs 
van leverde. Anderzijds leek vrouwenemancipatie allerminst tot Cromers 
zorgen te behoren. Zijn geloof in de complementariteit van man en 
vrouw leidde hem ertoe Egyptische vrouwen naar de huiselijke sfeer te 
verbannen. Onder zijn bewind werden maatregelen genomen die voor 
vrouwen de toegang tot openbare scholen bemoeilijkten. Ook het ver-
hoogde inschrijvingsgeld had onvermijdelijk een invloed op de scholing 
van vrouwen. Bovendien werd een bekende Egyptische school die in 
prekoloniale tijden vrouwen tot arts had opgeleid, omgevormd tot een 
opleiding in de vroedkunde. Cromer veronderstelde dat de medische 
wetenschap een zaak voor mannen was. Terzelfdertijd was Cromer ook 
in Engeland bijzonder actief in het verzet tegen de opkomende vrouwen
beweging. Hij was voorzitter van the Men’s League for Opposing Women’s 
Suffrage en later van de National League for Opposing Women’s Suffrage. 



de begrensde veerbeelding	 73

Terwijl feminisme op het thuisfront tegengehouden moest worden om-
dat het de specifiek vrouwelijke bijdrage tot de Britse nationale grootheid 
zou bedreigen, bediende Cromer zich van ‘de vrouwenzaak’ om zijn 
koloniale beleid te realiseren, inclusief sociale hervormingen die vrou-
wen in Egypte allerminst ten goede kwamen. 
In Congo was de Afrikaanse vrouw in de ogen van Europese kolonisato-
ren vooral een seksueel object. Hoewel sommige relaties tussen Euro-
pese mannen en Congolese vrouwen ongetwijfeld liefdevol waren, druk-
te het in bezit nemen van haar lichaam in de koloniale context veelal een 
vorm van seksuele dominantie uit, die in feite de macht van Belgen over 
Congolezen symboliseerde (Ceuppens 2009). Anderzijds hadden kolo-
nisatoren ook een geïdealiseerd beeld van de Congolese vrouw als moe-
der, mits ze gehuwd was met een Congolese man en men beschouwde 
hen in dat opzicht als hun eerste bondgenoten. Ze mocht niet naar 
school omdat dit slechts haar aantrekkelijkheid zou verhogen. Zo was er 
bijvoorbeeld in de hele provincie Kivu geen enkele meisjesschool. Eco-
nomische activiteiten werden hen ontnomen en het onderwijs was voor 
hen ondermaats. In prekoloniale maatschappijen hadden Congolese 
vrouwen zekere vormen van politieke en religieuze macht en econo
mische onafhankelijkheid en invloed. In landbouwmaatschappijen be-
hoorde het land toe aan de clan; de mannen ontgonnen het en de vrou-
wen bewerkten het. Met de opbrengsten van de oogst moesten vrouwen 
hun man en kinderen voeden, maar het overschot konden ze verkopen 
op de markt en ze beschikten vrij over de winst die ze daarmee maakten. 
In plaats van die economische onafhankelijkheid te bevestigen en te 
kanaliseren, waren kolonisatoren geschokt dat vrouwen (ogenschijnlijk) 
al het werk deden, terwijl de mannen in hun ogen geen klap uitvoerden. 
Vervolgens werden pogingen gedaan om de landbouw te vermannelij-
ken. Dit stootte op koppige weerstand want Congolese mannen wilden 
wel exportteelten leren telen, maar geen eigen voedingsgewassen, om-
dat ze dat beschouwden (en nog altijd beschouwen) als vrouwenwerk. 
Voor Congolese vrouwen was alleen een rol als moeder-aan-de-haard 
weggelegd. Zo mochten vrouwen zich niet in steden vestigen, indien ze niet 
getrouwd waren. Sommige vrouwen die zich aan dit koloniale regime 
wilden onttrekken, zagen geen andere mogelijkheid dan ‘femmes libres’ te 
worden. Het is dan ook ironisch dat de katholieke kerk, die het sociale 
leven en het onderwijs voor Congolezen in de kolonie vrijwel monopo-
liseerde, ervoor zorgde dat Congolese vrouwen slechts de keuze hadden 
tussen een carrière als madonna of hoer. Uit verveling begonnen ‘femmes 
libres’ in Leopoldstad zich te associëren met muzikanten, die eveneens 
een marginale plaats innamen in de koloniale samenleving, en ze orga-
niseerden zich in de zogenaamde ‘sociétés d’élégance’. 



74� deel 1

Het burgerlijke ideaal van de kolonisatie van Congo laat zich niet los-
koppelen van ontwikkelingen in de metropool. Op een moment dat de 
maatschappelijke orde in België wordt bedreigd door de emancipatie 
van de arbeidersklasse en van vrouwen, probeert men in de kolonie een 
ideale maatschappij uit te bouwen. Belgen moeten er heersen over 
Congolezen, mannen over vrouwen, Belgische mannen moeten er hoofd-
arbeid doen, Congolese mannen handenarbeid, Belgische en Congolese 
vrouwen mogen hoogstens huismoeders, verpleegsters of vroedvrouwen 
worden, en seksuele of wettelijk erkende relaties tussen mensen van ver-
schillende rassen zijn uit den boze. Tijdens het interbellum probeert de 
koloniale overheid in Congo actief de geboorte van Eurafrikaanse kin-
deren tegen te gaan door concubinage te bestrijden en de overkomst van 
Belgische echtparen en families aan te moedigen.
Hoewel de koloniale overheid pas relatief laat besliste om Belgische 
vrouwen en gezinnen aan te moedigen naar Congo te verhuizen, is de 
gangbare opvatting dat er voor de Eerste wereldoorlog enkel missie
zusters in Congo verbleven, niet juist. Vast staat wel dat er tot op heden 
nauwelijks iets is geweten over de rol en de ervaringen van Congolese en 
Belgische vrouwen in Congo. Dit betekent niet dat hun rol verwaarloos-
baar was, maar het wijst veeleer op een algemene gender bias in het 
historisch en antropologisch onderzoek naar de Congolese koloniale 
cultuur, dat zich tot nu toe nagenoeg volledig op de politieke en pu-
blieke ruimte richtte (zie essay De vergeten Congolees). 
Het is alleszins bekend dat Belgische vrouwen een niet te verwaarlozen 
rol speelden in het missie- en beschavingswerk en in activititeiten ge-
richt op sociale controle over de lokale bevolking. Deze moesten er bij-
voorbeeld toe leiden dat Congolese vrouwen meer kinderen baarden. 
Door hen flessenmelk te geven, hoopte men dat ze om het jaar of om de 
twee jaar zouden baren (in plaats van om de vier of vijf jaar, zoals dat in 
prekoloniale maatschappijen de gewoonte was) en dit met het oog op 
het kweken van een arbeidsleger voor de Union Minière du Haut-Katan-
ga (De Meulder 1996). 
Met andere woorden, politiek beperkt zich niet tot het politieke en pu-
blieke domein; het is onlosmakelijk verweven met eender welke sociale 
handelingen en menselijke gedragingen. De koloniale verhoudingen 
tekenden zich dan ook niet alleen af in de koloniale beleidsvorming, 
op de rubberplantages of op de industriële werkvloer, maar ook binnen 
het alledaagse leven, het missiewerk en in het huishouden. Indien we 
ons baseren op onderzoek naar Westerse vrouwen in de Europese kolo-
niale context, kunnen we ervan uitgaan dat het met name in de carita-
tieve en huiselijke sfeer was dat de aanwezigheid van Belgische vrouwen 
voor de verwezenlijking van het koloniale project materiële en symbo



de begrensde veerbeelding	 75

lische betekenis kreeg (Ware 1992; Deirde 1995; Grewal 1996; Pickles 
2002; Boehmer 2005; Burton 2003; De Mul 2007). 
Toen Belgische mannen die koloniale functies opnamen in Congo – of-
ficieren, ambtenaren, handelsreizigers, industriëlen – zich, aangemoe-
digd door de koloniale overheid, steeds vaker lieten vergezellen van hun 
echtgenotes, was de onderliggende gedachte dat vrouwen een goede in-
vloed zouden uitoefenen op hun mannen door hen steun en materiële 
verzorging te bieden en hen te helpen weerstaan aan moreel verwerpe-
lijke verleidingen – zedenverwildering, alcoholmisbruik – die, zoals ver-
ondersteld werd, in tropische gebieden altijd op de loer lagen (Ceup-
pens 2003). Enerzijds waren deze Europese vrouwen afhankelijk van 
hun echtgenoot wat hun rol en sociale status betrof, net zoals dat in het 
toenmalige thuisland het geval was. Het waren voornamelijk huisvrou-
wen en moeders die in hun vrije tijd een handje toestaken in de sociale 
sector of bij het missiewerk. Anderzijds kunnen we er hypothetisch ook 
van uitgaan dat hun verblijf in de koloniën ruimte moet hebben gebo-
den om losser dan in het thuisland om te gaan met de gangbare vrouwe-
lijke gedrags- en verwachtingspatronen (Strobel 1991). Toch voldeden 
vrouwen in Congo in het algemeen veel meer aan die verwachtings
patronen dan vrouwen in de metropolis. Veel meer vrouwen waren ge-
trouwd of oefenden buitenshuis geen beroepsactiviteit uit en ze hadden 
meer kinderen (Ceuppens 2003). 
In haar onderzoek naar de rol van witte vrouwen in het koloniale huis-
houden in Nederlands-Indië, stelt Frances Gouda (1998) dat ze in de 
dagelijkse omgang met hun inheemse huisbedienden en werkvolk uit-
drukking gaven aan hun koloniale opvattingen. Binnenshuis was ‘een 
retoriek van de familie’ gangbaar, waarbij de bedienden beschouwd wer
den als ‘kinderen’ die onder voogdij stonden van hun Europese ‘ouders’ 
(Locher-Scholten 1994). De term boy voor Congolese bedienden wijst 
erop dat een soortgelijke familiemetafoor ook in de Belgische koloniale 
context circuleerde. Ook uit de dagboeken van Gabrielle Sillye van het 
einde van de negentiende eeuw, blijkt dat zij het surveilleren van be-
dienden opvatte als haar moederlijke, opvoedende taak (Morimont 1999 
in ’s Jegers 2004). Zo oefenden deze Europese vrouwen de controle uit 
over de Congolese klasse in het huishouden, terwijl mannen een pater-
nalistische retoriek hanteerden in het publieke domein. Omdat de nabij-
heid van gekoloniseerden een noodzakelijke voorwaarde was om sociale 
hiërarchieën überhaupt voelbaar te maken, kan men stellen dat de toela-
ting van gekoloniseerden tot het Europese huishouden in de tropen in 
zekere zin vereist was om overheersing mogelijk te maken. Terwijl huis-
houdelijke hulp een luxe was geworden die de middenklasse van het 
Europa van de late negentiende en het begin van de twintigste eeuwse 



76� deel 1

zich nauwelijks kon permitteren, bleven bedienden een vast onderdeel 
van koloniale huishoudens, zelfs van de minder begoede Europeanen. 
Huisbedienden waren voornamelijk Congolese mannen. De zogenaam-
de Ménagères kwamen vooral voor in de periode voor de Tweede Wereld-
oorlog, met andere woorden, voor de overkomst van Europese huisge-
zinnen. In overeenstemming met de toenmalige geseksualiseerde 
opvattingen over Congolese vrouwen, die ‘wild’ en ‘wellustig’ zouden 
zijn en een bedreiging zouden vormen voor de zeden van de witte man-
nen, werd doorgaans over de Congolese ménagere gezegd ‘qu’elle sert à 
tout, sauf à faire le ménage’ (Ceuppens 2003). In de meeste koloniale 
maatschappijen golden ‘inheemse’ mannen overigens als ‘beschaafder’ 
dan vrouwen. Tezelfdertijd werden deze vrouwen enerzijds de kans ont-
nomen om zich te ‘beschaven’ door middel van onderwijs en anderzijds, 
werden ze net als Europese vrouwen geïdealiseerd als behoedsters van 
de traditie. Het uitbesteden van zogenaamd vrouwelijke taken aan man-
nen was ook een manier om deze laatsten symbolisch te ‘ontmannen’. 
De Belgische vrouw had in deze context ook een symbolische rol te ver-
vullen. Ze was de symbolische drager van de koloniale cultuur, voor
namelijk omdat haar seksualiteit gezien werd als emblematisch voor de 
onberispelijkheid en de morele deugdzaamheid van de koloniale cul-
tuur. Dit vrouwbeeld bevatte ideeën zoals zuiverheid, deugdzaamheid 
en zedelijkheid en de niet-seksuele moraliteit van het moederschap 
(Grewal 1996). De kritiek waaraan koloniale vrouwen onderhevig waren 
– bijvoorbeeld omdat ze hun naakte benen vertoonden of hun bedien-
den zouden proberen te verleiden (Ceuppens 2003) – kan dan ook gele-
zen worden als een sociale correctie op hun gefaalde symbolische func-
tie. Deze rol bestond bij gratie van een tegenstelling met expliciet 
geseksualiseerde opvattingen over exotische Congolese vrouwen, wier 
seksualiteit zelden of nooit gelieerd werd met het moederschap (zie bij-
voorbeeld in Black Venus van Jef Geeraerts, 1968). Geassocieerd met mo-
rele waardigheid, schoonheid en gecontroleerde seksualiteit, wordt het 
lichaam van de westerse vrouw een symbolische drager van de Europese 
beschaving en maakte het als dusdanig een kwalitatief onderscheid tus-
sen de Belgische en Afrikaanse cultuur mogelijk.

‘Witte ridders’ in postkoloniale tijden

De fascinatie voor niet-westerse vrouwen is vandaag in Vlaanderen nog 
steeds merkbaar. In het bijzonder het reddingsparadigma – ‘witte man-
nen die bruine vrouwen van bruine mannen redden’ – blijkt ook van-
daag erg populair. Denk maar aan de manier waarop het ‘lot van vrou-
wen’ ingeroepen werd om de oorlog tegen Afghanistan te legitimeren. 



de begrensde veerbeelding	 77

En toen de Amerikaans-Britse troepen Kabul ‘bevrijdden’ van de Taliban, 
en de media hongerig waren naar beelden van vrouwen die hun blauwe 
boerka op straat zouden afgooien, klonk het uit de mond van G.W. Bush: 
‘De moeders en dochters van Afghanistan waren gevangenen in hun eigen 
huizen. Het was hen verboden te werken en naar school te gaan. Van-
daag zijn de vrouwen vrij!’ In het kielzog van 9/11 en de oorlog tegen het 
terrorisme, is een opvallende heropleving merkbaar van de westerse aan-
dacht voor vrouwen uit niet-Westerse, en meer specifiek uit Arabische 
moslimculturen. In wat volgt, richten we de aandacht op het reddings-
paradigma in het hedendaagse Vlaanderen, waar het zich manifesteert 
in debatten over inburgering en interculturaliteit, zich toespitst op islam 
en volledig escaleert in discussies over de hoofddoek. 
De vraag hoe integratie van moslimvrouwen moet worden bevorderd, 
was reeds opvallend aanwezig in Vlaanderen in de jaren negentig.23 Ze is 
in het nieuwe millennium als het ware uitgegroeid tot een ware obsessie 
voor de moslimvrouw – het soort kleding dat ze draagt, de wijze waarop 
ze trouwt enzovoort. In 2004 riep Patrick Dewael op tot een verbod op 
het dragen van een hoofddoek op school om islamitische meisjes te be-
vrijden van hun ‘mannelijke agressoren’ en ‘onderdrukkers’. Paradoxaal 
genoeg was voor Dewael de vermeende ‘dwang tot sluieren’ in moslim-
culturen een aanleiding om repressieve maatregelen te treffen tegen het 
dragen van de hoofddoek in de publieke ruimte.24 
Dewael was slechts een stem in een koor van bekende en minder beken-
de figuren uit het volledige politieke spectrum, die zich in de laatste 
jaren ineens bezorgd toonden over moslimvrouwen. Het is echter op-
merkelijk dat deze nieuwe pleitbezorgers voor vrouwenemancipatie de 
‘vrouwenkwestie’ nooit belangrijk genoeg vinden om er zich over uit te 
spreken buiten het debat over multiculturaliteit. Tot nu toe hebben we 
deze politici en intellectuelen nog niet in de bres weten springen om een 
einde te maken aan de voortdurende loonsongelijkheid van mannen en 
vrouwen, voor de herverdeling van arbeid en zorg in de samenleving, of 
tegen het seksuele geweld waar een op vijf vrouwen in haar leven mee te 
maken krijgt. Terwijl legio politici, filosofen en intellectuelen zich ge-
noodzaakt voelen om hun mening te uiten over de positie van moslim-
vrouwen op opiniepagina’s van kranten en in het publieke debat in het 
algemeen, blijven ze opvallend zwijgzaam over verschillende en voort-
durende vormen van ongelijkheden die bestaan tussen witte mannen en 
vrouwen in Vlaanderen.25 Hun bekommernis met vrouwenemancipatie 
wordt klaarblijkelijk begrensd door de contouren van het multiculturele 
debat. Het laat zich dan ook eerder begrijpen als interventie binnen dit 
debat, dan als een reële ondersteuning van de feministische strijd en het 
werk van de vrouwenbewegingen in het land. 



78� deel 1

Daarnaast is het opvallend hoe ‘witte ridders’ – het zijn inderdaad voor-
namelijk blanke mannen – het debat over de hoofden van de betrokken 
vrouwen heen voeren met voornamelijk andere mannelijke gespreks-
partners. Zo wordt vrouwen die al decennialang in de vrouwenbeweging 
actief zijn, ineens voorgespiegeld waar vrouwenemancipatie over zou 
gaan, met inbegrip van een schaamteloze herschrijving van de geschie-
denis van vrouwenbewegingen in België. Intussen zijn moslimvrouwen 
(die uiteraard een overlappende categorie vormen met vrouwen die al 
decennialang in de vrouwenbeweging actief zijn) al jarenlang het gram-
maticale lijdende voorwerp van hun discours. Dit strookt niet met het 
basisprincipe van elke vrouwenstrijd, met name dat het verzet zich arti-
culeert samen met en door vrouwen en sympathisanten van de strijd, die 
zich verenigen. Er zijn met andere woorden legio aanwijzingen dat witte 
ridders niet geïnteresseerd zijn in de reële strijd om de positie van vrou-
wen te verbeteren. De meesten gaan hoogstens op zoek naar singuliere 
vrouwen met een moslimachtergrond, die als ‘authentieke stem’ kunnen 
fungeren, om hun verhaal te ondersteunen. Dit verklaart het succes – en 
de vreemde positie – van een figuur als Ayaan Hirsi Ali, die haar dis-
cours trouwens ook loskoppelt van de collectieve dynamiek van de vrou-
wenbewegingen en als een lone heroine opereert. Ondanks vele inspan-
ningen van de redders, en met name Dirk Verhofstadt, is het echter in 
België nog niet gelukt om een soortgelijke stem te vinden en promoten. 
Indien het hier nauwelijks over vrouwenemancipatie gaat, wat betekent 
dan de alomtegenwoordigheid van de figuur van ‘de moslimvrouw’ pre-
cies? Net als in voorgaande paragrafen over de koloniale periode, lijkt 
de retoriek van de vrouwenemancipatie voornamelijk te functioneren 
om een cultureel onderscheid te maken: om ‘moslimculturen’ te onder-
scheiden van ‘de westerse cultuur’. Net zoals het geval was in de koloni-
ale periode, is de positie van de moslimvrouw, met andere woorden, 
eerder een symbolisch terrein waarop de hegemonie van de westerse cul-
tuur wordt bevochten, dan een motivatie om het multiculturele debat 
aan te gaan. Haar veronderstelde onderdrukking wordt volgens dit red-
dingsparadigma opgevat als een graadmeter voor het verschil tussen, en 
de minderwaardigheid van, de moslimcultuur versus de westerse cul-
tuur. Een begrip van ‘de moslimcultuur’ wordt volgens deze redenering 
onlosmakelijk verbonden met vrouwonvriendelijkheid en tegengesteld 
aan een Vlaamse cultuur waar de vrouwenemancipatie al verder gevor-
derd, of zelfs volledig verwezenlijkt zou zijn. Autonomie en zelfbeschik-
kingsrecht zouden in het algemeen afwezig zijn in moslimculturen, ter-
wijl Vlaamse vrouwen een graadmeter zouden zijn van succesvolle, 
onafhankelijke personen die bevrijd zijn van elke vorm van sociale con-
trole, codes of normen waaraan ze geacht worden te voldoen.



de begrensde veerbeelding	 79

Deze voorstelling van zaken getuigt niet alleen van onwetendheid, maar 
is ook schadelijk, voor zowel moslimvrouwen als witte vrouwen en hun 
onderlinge verhoudingen, omdat het de grond onder de voeten haalt 
van alle vrouwen die zich willen organiseren om hun situatie te verbete-
ren: moslimvrouwen worden immers verondersteld slachtoffers te zijn 
die hun eigen lot niet in handen kunnen nemen en witte vrouwen wor-
den geacht geen reden meer te hebben om zich rond genderongelijkheid 
te mobiliseren. 
In beide gevallen strookt dit geenszins met de werkelijke ervaringen en 
levenstrajecten van vrouwen. Eerder somden we al enkele hete hang-
ijzers op die nog steeds brandend actueel zijn binnen de feministische 
strijd en we kunnen de lijst nog langer maken: vrouwen blijven nog 
steeds in de minderheid in het publieke debat en in de politiek, vrouwe-
lijke schoonheidsidealen en de commodificatie van vrouwenlichamen in 
media en reclame oefenen een schadelijke invloed uit op het zelfbeeld 
van meisjes, de dubbele seksuele moraal behoort nog lang niet tot het 
verleden, de mate waarin armoede vrouwelijk is, en ga zo maar verder. 
Er schort ook danig wat aan de opvatting dat moslimvrouwen passieve 
slachtoffers zouden zijn van culturele gebruiken. Net zoals er niet zoiets 
bestaat als de ervaring van ‘de Vlaamse vrouw’, is het een illusie te den-
ken dat de inherent diverse en sterk uiteenlopende ervaringen van indi-
viduele moslimvrouwen in Vlaanderen te reduceren zijn tot een eendui-
dige categorie van ‘de moslimvrouw’. De veelvuldige manieren waarop 
alle vrouwen (en mannen) emotioneel, religieus of cultureel verwant zijn 
met de tradities en gebruiken waarmee ze zijn opgegroeid, zijn nooit 
vast en blijvend, maar vaak tegenstrijdig en veranderlijk doorheen de 
tijd. Bovendien houdt de reductie van moslimvrouwen tot een cultureel 
slachtofferschap een grove misvatting, en zelfs ontkenning, in van de 
manier waarop vrouwen actief vormgeven aan hun identiteit. De opvat-
ting dat deze moslimvrouwen onderdrukt zouden zijn, houdt geen reke-
ning met een realiteit waarin vrouwen ervoor kiezen om zich bepaalde 
culturele tradities en gebruiken toe te eigenen. Met andere woorden, het 
reddingsparadigma houdt geen rekening met het handelende vermogen 
van moslimvrouwen. 
Daarnaast versterkt de nadruk op de veronderstelde achtergestelde positie 
van moslimvrouwen een binair wereldbeeld tussen enerzijds de Vlaamse 
cultuur en anderzijds ‘een moslimcultuur’ (die dan uiteenlopende en 
meervoudige Arabische en Turkse culturele tradities onder één noemer 
zou moeten samenbrengen). Dat binaire wereldbeemd strookt geenszins 
met de culturele vermenging en hybriditeit die het dagelijkse leven in 
Vlaanderen kenmerkt. Net als iedereen, leven moslimvrouwen – of ze nu 
een Turkse, Arabische of Vlaamse achtergrond hebben – in een werke-



80� deel 1

lijkheid waarin ze niet alleen zijn beïnvloed door de culturele normen en 
waarden die ze eventueel van thuis uit hebben meegekregen, maar ook 
door de westerse neo-liberale samenleving waarin ze actief een rol spelen. 
Voor zulke complexe processen van identiteitsvorming is in het traditionele 
discours over ‘de moslimvrouw’ echter doorgaans weinig of geen ruimte. 
Met andere woorden, wie het reddingsdiscours over de moslimvrouw 
van naderbij bekijkt, merkt algauw dat het doordrongen is van bedenke-
lijke en onjuiste ideeën over westerse vrouwen en over moslimvrouwen. 
Cui bono? Het is hoogtijd om de focus in het debat te verschuiven, weg 
van de positie van ‘bruine vrouwen’ naar het discours van ‘witte mannen 
die bruine vrouwen wensen te redden van bruine mannen,’ en de vraag 
te stellen waarom en welk belang zij bij het investeren in dit reddingsdis-
cours hebben. Terwijl vrouwen ogenschijnlijk de voornaamste bekom-
mernis zijn, wordt intussen de culturele strijd grotendeels onder man-
nelijke intellectuelen en politici gevoerd, een strijd die gaat over de 
definiëring van beschaving en cultuur waarbij volledig voorbijgegaan 
wordt aan de reële strijd en de belangen van vrouwen.
Tot slot nog dit. De koloniale continuïteit in het huidige publieke ver-
toog over ‘de moslimvrouw’ beperkt zich niet tot het mechanisme van 
‘witte mannen die bruine vrouwen redden van bruine mannen’, maar 
vertoont eveneens opmerkelijke parallellen met het negentiende-eeuwse 
koloniale discours over moslimvrouwen. Het is in dit verband geen toe-
val dat een van de bekendste antikoloniale denkers, met name Frantz 
Fanon, het essay Algerije ontsluierd schreef. De gesluierde Algerijnse 
vrouw was immers al een centrale figuur binnen het fantasme dat in de 
negentiende eeuw de Orient werd genoemd. De gesluierde vrouw kan in 
deze optiek worden opgevat als het enigmatische symbool van het ver-
bodene en ‘vreemde’ terrein van Algerije. Haar sluier is in letterlijke zin 
een herinnering aan de geslotenheid van de private ruimte Algerije die 
Europeanen wilden betreden, maar waartoe ze geen toegang kregen. In 
The Colonial Harem (1986) bespreekt Malek Alloulla de fascinatie van 
Europeanen voor gesluierde Algerijnse vrouwen. Die blijkt onder meer 
uit het succes van koloniale postkaarten met hun afbeeldingen. Alloulla 
bespreekt de foto’s van deze vrouwen als een gewelddadige poging om 
hen te ontsluieren en om het zichtbaar proberen maken van vrouwelijke 
lichamen die geacht worden onzichtbaar te blijven. Doordat de Alge-
rijnse vrouw zich voor de lens van de Europese fotograaf ontsluiert, kan 
die laatste zijn lusten en verlangens naar het zien van het onbekende 
vervullen. Intussen echter blijven de redeneringen van Vlaamse politici 
en intellectuelen die schuil zitten achter hun bezorgdheid over de posi-
tie van moslimvrouwen in het algemeen en het verbod op de hoofddoek 
in het bijzonder, doorgaans goed bedekt. 



de begrensde veerbeelding	 81

Feministische beschavingspolitiek: Save our Sisters 
Voorgaande analyse van de wijze waarop de taal van de vrouweneman-
cipatie en van het feminisme gekaapt wordt binnen oude koloniale and 
hedendaagse neokoloniale vertogen, kan een zekere onschuld suggereren 
van het feministische gedachtegoed zelf, alsof het louter door anderen 
zou zijn ingezet voor bedenkelijke doeleinden. De geschiedenis van de 
vrouwenbeweging leert ons dat dit niet het geval is. In haar onderzoek 
naar de geschiedenis van de vrouwenbeweging in relatie tot natievorming, 
nationalisme en kolonialisme in Nederland, toont historica Berteke Waal
dijk aan hoe de negentiende-eeuwse vrouwenbewegingen geen opvat-
tingen over vrouwelijkheid hanteerden die de koloniale relaties over-
schreden of ondermijnden. Om de rechten van (witte, ‘beschaafde’) vrou
wen te bevechten, zo stelt Waaldijk, werd impliciet en expliciet stelling 
ingenomen tegen ‘andere vrouwen’ (de gekoloniseerde vrouw, de prosti
tuee, de arbeidersvrouw) die zogenaamd ‘gered’ moesten worden. Con-
ventionele tegenstellingen gebaseerd op ras, seksualiteit en klasse werden 
inderdaad door de leden van de vrouwenbewegingen overgenomen.
Leila Ahmed spreekt in ongezouten termen van feminisme als ‘een 
dienstmeid van het kolonialisme’ en zegt dat het Europese en Noord-
Amerikaanse feminisme, eens buiten de westerse wereld, van een ver-
zetsbeweging tegen de mannelijke overheersing binnen de eigen samen-
leving veranderde in een volgzaam hulpje van de koloniale politiek van 
diezelfde mannelijke overheersers in de overzeese gebieden. Zo werd het 
geloof in de superioriteit van de Europese beschaving boven gekoloni-
seerden doorgaans hoog gehouden in de teksten van suffragettes zoals 
de Nederlandse Aletta Jacobs, terwijl tezelfdertijd patriarchale houdin-
gen en de ondergeschiktheid van duizenden Europese vrouwen werd 
betreurd. Algemeen kan worden gesteld dat de laatnegentiende- eeuwse 
vrouwenstrijd in Europa voortbouwde op de fundamenten van raciale 
superioriteit en nationale trots die eigen waren aan de habitus van het 
Europese imperialisme (Burton 1994). 
Over de verweving van de koloniale geschiedenis met de geschiedenis 
van de strijd voor vrouwenrechten in België, is tot op heden weinig ge-
weten. Nochtans zijn er voldoende redenen om aan te nemen dat ook in 
de Belgische context geen sprake was van volledig van elkaar losstaande 
zaken en dat de strijd voor vrouwenrechten door de toenmalige koloni-
ale tijdsgeest werd gevoed. Een treffend voorbeeld hiervan zijn de twee 
gebeurtenissen die in 1897 gelijktijdig plaatsvonden in Brussel: de Kolo-
niale Tentoonstelling enerzijds en een groot Internationaal Feministisch 
Congres, georganiseerd door de Ligue belge du droit des femmes, ander-
zijds. Op dat laatste congres riepen de Afgevaardigden van de Interna-
tionale Vrouwenraad de Belgische vrouwen op om hun krachten te bun-



82� deel 1

delen in een nationaal overlegorgaan. Het was de aanleiding om een 
gemeenschappelijk front te vormen van vrouwenorganisaties over de 
zuilen en politieke en filosofische strekkingen heen – thans de Neder-
landstalige Vrouwenraad van België (NVR) en de Conseil des Femmes 
Francophones de Belgique. Maar de grensoverschrijdingen die bij het 
bundelen van de krachten ter verdediging van de vrouw plaatsvonden, 
waren niet onbeperkt. 
Ter gelegenheid van de Koloniale Wereldtentoonstelling was een groep 
Congolezen naar Brussel gehaald en in een replica van een ‘negerdorp’ 
tentoongesteld om het Belgische publiek met hen te laten kennismaken. 
Het is bekend dat zeven Congolezen ziek werden en de reis niet over-
leefden. Hun overlijden lokte een storm van protest uit onder toenma-
lige antikolonialen. In zijn boek over de koloniale tentoonstellingen 
spreekt Maarten Couttenier (2005) over een nationale rel en een resem 
tegenstanders die opriepen tot het sluiten van de tentoonstelling. Maar 
een officieel standpunt rond deze controverse is er, voor zover we weten, 
vanuit de Belgische vrouwenbewegingen of het Internationaal Feminis-
tisch Congres niet gekomen. Nochtans is bekend dat Marie Popelin, 
oprichtster van Ligue belge du droit des femmes, een broer had die een ho-
gere officiersfunctie uitoefende in het Belgische leger, met de eerste lich-
ting officieren naar Congo was vertrokken en er in 1882 ook gestorven 
is.26 Het thema kan haar dus niet ongevoelig hebben gelaten. Mogelijk 
werd binnen de toenmalige vrouwenbeweging een consensus over een 
eventueel rassen- of cultuuroverschrijdend solidariteitsbetoon met de 
Congolezen ondenkbaar geacht. 
Opvattingen over rassen- en cultuurhiërarchieën leidden ertoe dat de 
vrouwenbewegingen geen aansluiting zochten bij Congolese vrouwen. 
Feitelijk betekende dit dat Congolese vrouwen veel langer dan Belgische 
vrouwen politiek onmondig bleven. Bijna tien jaar nadat vrouwen in 
België volwaardig stemrecht hadden gekregen, werden in Belgisch Congo 
in 1957 gemeenteraadsverkiezingen gehouden, waarbij Congolese vrou-
wen nog steeds werden uitgesloten van de stembusgang. Opvallend ge-
noeg gebeurde dit ondanks de duidelijke wens van Congolese bewegin-
gen zoals Action Socialiste voor ‘le vote égal de chaque citoyen, homme ou 
femme’ (Creve 1999). Congolese vrouwen kregen uiteindelijk pas stem-
recht lang na de onafhankelijkheid van het land, in 1977.27 Met andere 
woorden, door direct en indirect te bogen op ideeën over raciale en na-
tionale superioriteit, konden witte vrouwen naar dezelfde rechten als die 
van de Europese mannen streven. Maar al te vaak wordt vergeten dat ze 
hun aanspraak op stemrecht en gelijkheid konden maken ondanks – of 
met behulp van – een discours dat er zich van onthield om de positie van 
Congolese vrouwen te bevorderen, dan wel verzwakte. 



de begrensde veerbeelding	 83

Beschavings- en culturele politiek zijn met andere woorden allesbehalve 
vreemd aan de traditie van het feminisme en de vrouwenbewegingen. 
En op zich wekt dat geen verbazing, gegeven het feit dat de vrouwen
beweging een van de (vele) locaties is waar (culturele) identiteiten be-
vraagd maar ook gemaakt en geconsolideerd worden. Deze culturele 
dimensie heeft bovendien aan belang gewonnen in het post-1989 geopo-
litieke tijdperk van ‘de botsende beschavingen’ en de war on terror. In 
een vorige paragraaf vestigden we reeds de aandacht op de wijze waarop 
‘het lot van de vrouwen’ ingezet wordt in de oorlogen van deze tijden. 
En alsof de verklaringen van de masters of war niet genoeg zouden zijn 
om ons van de zaak te overtuigen, werden we bij de eerste oorlog die in 
het nieuwe millennium uitbrak ook nog eens getrakteerd op het vijf-
minuten-televisiefeminisme van Laura Bush en Cherry Blair, die zich 
even opwierpen als voorvechtsters van de rechten van Afghaanse vrou-
wen. Blijft de vraag hoe vrouwenbewegingen zich tegenover dergelijke 
instrumentalisering positioneren. 
Het antwoord is meervoudig. Een deel van de vrouwenbeweging ziet er 
weinig graten in zich te buigen over wie onrecht tegen vrouwen op de 
agenda bracht of over hoe dat gedaan werd. Volgens hen zijn deze vragen 
ondergeschikt aan het belangrijkste, met name dat er over het lot van 
vrouwen gepraat wordt. In de Verenigde Staten kon de oorlog tegen 
Afghanistan bijvoorbeeld op de uitdrukkelijke goedkeuring van de 
Feminist Majority rekenen. Een ander deel van de vrouwenbeweging 
verzet zich met hand en tand tegen dergelijke instrumentalisering. De 
Egyptische feministe Nawal El Saadawi bijvoorbeeld is een gevestigde 
stem van een antikoloniaal feminisme, en kwam de voorbije jaren haar 
boodschap regelmatig bij vrouwenbewegingen in ons land verkondigen. 
Het transnationale netwerk ‘Vrouwen in het Zwart’ ontwikkelt al meer 
dan twintig jaar een politiek en een praktijk waarin een feministische 
kritiek op oorlog, militarisme, kolonialisme en bezetting centraal staat.28 
De situatie in Afghanistan wordt bovendien gekenmerkt door het feit 
dat een vrouwengroep die internationaal gekend is, de Revolutionary 
Association of the Women of Afghanistan (RAWA), al dertig jaar erg 
actief is in de strijd voor vrouwenrechten in het land.29 RAWA zette de 
strijd voort tijdens de oorlog, en bestreed tezelfdertijd ook de oorlog 
zelf. Een feministische transnationale alliantie met RAWA lag voor de 
hand, en is er tot op zekere hoogte ook gekomen. Maar precies een 
groep als Feminist Majority was niet in staat om RAWA te steunen, het-
geen de situatie wel bijzonder ironisch (en pijnlijk) maakte.30 Afghani-
stan wordt de oorlog verklaard, zogezegd onder meer om vrouwen te 
bevrijden, en de bommen kunnen op de goedkeuring rekening van een 
feministische groep in het Westen, terwijl hun feministische ‘zusters’ in 



84� deel 1

Afghanistan steun vragen in hun strijd tegen de de oorlog en in de kou 
blijven staan. Sisterhood is powerful?
Ook in het landschap van de Belgische vrouwenbewegingen komen we, 
op kleinere schaal weliswaar, soortgelijke de facto feministische allianties 
met imperialistische politiek tegen. Denk maar aan de problematische 
campagnes over, en representaties van vrouwen in Afghanistan. Het 
gaat hier om campagnes die zich presenteren als ‘niet politiek’, maar wel 
gefocust zijn op humanitaire steun en de empowering van vrouwen, zo-
als bijvoorbeeld het project van NVR om een vrouwenhuis in Istalif te 
steunen.31 Er schort echter een en ander aan de poging om dergelijke 
initiatieven als ‘niet politiek’ voor te stellen. Ten eerste is het belangrijk 
om te erkennen dat dit soort campagnes wel degelijk bijdragen aan de 
problematische beeldvorming over Afghaanse vrouwen als onmondige 
slachtoffers. Bovendien mag de campagne beweren niet politiek te zijn, 
dit soort beeldvorming wordt wel steevast ingezet voor andere politieke 
agenda’s. Het is bovendien naïef te denken dat men zich in een oorlog 
zoals die in Afghanistan buiten de politieke economie kan plaatsen, en 
tot nader order kan een problematische politiek het best bestreden wor-
den door er een andere politiek tegenover te stellen, niet door een ‘niet-
politieke’ strategie. 
Ten tweede neemt dit soort campagnes daadwerkelijk grond onder de 
voeten van een vrouwenbeweging zoals RAWA, die de politieke strijd 
wel voert, en die het opneemt zowel voor vrouwenrechten, als tegen de 
religieus-patriarchale onderdrukking van vrouwen (door zowel de alge-
meen verguisde Taliban als door de Northern Alliance, die de westerse 
machten plots als de politieke partner voorstelden), alsook tegen de 
Amerikaans-Britse oorlog tegen Afghanistan – en die alle transnationale 
steun en solidariteit zou kunnen gebruiken. 
Deze twee bedenkingen bij de ‘red de vrouwen van Afghanistan’ cam-
pagnes brengen ons tot de volgende vaststelling: blijkbaar kan ‘de vrouw 
in Afghanistan’ als anoniem slachtoffer – een schim onder een blauwe 
burka, een stille getuige – wel ondersteund worden, maar ligt dat ineens 
veel moeilijker met mondige Afghaanse vrouwen die een politieke eman-
cipatiestrijd trachten voeren. Om komaf te kunnen maken met het kolo-
niale reddingsparadigma, is het cruciaal dat vrouwenbewegingen in het 
Westen zich de vraag stellen waarom ze liever met het slachtoffer of ‘de 
stille getuige’ uit het Zuiden te maken hebben, en moeilijker of niet met 
de mondige politiek geëngageerde vrouwen samen kunnen werken. Het 
is meer dan tijd om die vraag te stellen. Het gebeurt immers nog al te 
vaak dat uiteindelijk alleen westerse vrouwen subjecten met een politiek 
handelsvermogen worden, terwijl niet-westerse vrouwen niet boven hun 
status als object uitstijgen (Mohanty 1997; zie ook De Mul 2009). Onder



de begrensde veerbeelding	 85

tussen hebben verschillende vrouwengroepen en feministische stemmen 
de NVR herhaaldelijk gevraagd om bewuster met beeldvorming rond 
vrouwen in Afghanistan om te gaan, maar tot op de dag van vandaag 
kan men in Brussel het Amazonehuis binnenstappen en opgespelde 
blauwe boerka’s zien.

Feminisme en multiculturalisme:  
the art of asking bad questions

Uiteindelijk uiten de discussies over beschaving en culturele politiek 
binnen de vrouwenbewegingen in Vlaanderen zich minder in relatie tot 
geopolitieke kwesties dan wel in relatie tot ‘het multiculturele debat’ – 
hoewel die twee niveaus met elkaar verbonden zijn. In wat volgt, bespre-
ken we een aantal elementen in de manier waarop ‘het multiculturele 
debat’ zich binnen de vrouwenbeweging stelt, zonder de pretentie te 
hebben om deze kwestie hier uitputtend te kunnen behandelen (voor 
een uitgebreide studie van hoe de witte vrouwenbeweging zich verhoudt tot 
multiculturalisme, zie S’Jegers 2005; zie ook Coene en Longman 2005). 
Ons uitgangspunt is een tweevoudige dynamiek die het landschap van 
vrouwenbewegingen in België de laatste decennia kenmerkte. Enerzijds 
ontstonden sinds de jaren 1980 organisaties voor en door wat toen 
‘migrantenvrouwen’ genoemd werden. Het waren veelal kleine, laag-
drempelige organisaties die migrantenvrouwen van de eerste generatie 
trachtten te bereiken. In een poging om die proliferatie van nieuwe 
vrouwenorganisaties, die nieuwe vragen en kwesties op de agenda zet-
ten, te organiseren in een ‘aanspreekpunt’ voor het beleid en de witte 
gevestigde vrouwenorganisaties, werd eind jaren 1990 het Steunpunt 
voor Allochtone Meisjes en Vrouwen (SAMV) opgericht.32 Naast die 
representatieve functie ten aanzien van het beleid en de witte vrouwen-
beweging, was de werking van het SAMV gericht op de ondersteuning 
van processen van empowerment en emancipatie binnen die caleidoscoop 
van migrantenvrouwenorganisaties. 
Door de groeiende aanwezigheid van wat ondertussen ‘allochtone’ 
vrouwengroepen genoemd wordt, en door het maatschappelijk debat 
waarin ‘de multiculturele kwestie’ aan belang won, begonnen anderzijds 
de gevestigde witte vrouwengroepen te beseffen hoe ‘wit’ hun werking 
tot dan toe was, en kwamen onder druk te staan om werk te maken van 
interculturalisering. Dit blijkt een proces van lange adem te zijn, dat de 
vorm aanneemt van een reeks van publieke en interne debatten, studie-
dagen en bezinningsmomenten, woordenwisselingen en polemiek, en 
dat niet zonder slag of stoot verloopt (zie ook S’Jegers). De intercultu-
ralisering vraagt vooral om het herbekijken van gevestigde denkbeelden 



86� deel 1

en agenda’s van wat vrouwenemancipatie al dan niet inhoudt; iets wat 
trouwens niet alleen eigen is aan de interculturalisering, maar ook aan 
vernieuwing of verjonging. 
Het is nog veel te vroeg om te beweren dat de vrouwenbeweging in 
Vlaanderen daadwerkelijk op een interculturele wijze georganiseerd is, 
maar er hebben zich de laatste jaren wel belangrijke veranderingen 
voorgedaan. Hierbij moeten we echter een belangrijke kanttekening 
plaatsen. Het besef van de witheid van de gevestigde vrouwenbeweging 
en de erkenning van de noodzaak aan interculturalisering werden in 
grote mate gedreven door de aanwezigheid en affirmaties van moslim-
vrouwen en hebben zich vertaald in een spreken over ‘autochtone’ en 
‘allochtone’ vrouwen waarbij ‘allochtone vrouwen’ doorgaans als vrou-
wen van Arabische of Turkse afkomst begrepen worden. Vrouwen uit 
Latijns-Amerika of Azië bijvoorbeeld, blijken moeilijker zichtbaar te 
worden of een eigen ruimte te vinden in deze nieuwe kaders over de in-
terculturalisering van de vrouwenbeweging. En diegenen die opnieuw 
helemaal buiten beeld blijven en ‘vergeten’ worden (zie vorig essay), 
zijn Congolese vrouwen in Vlaanderen en België. Ook binnen de geves-
tigde vrouwenbeweging vormen zij grotendeels geen onzichtbare, maar 
een afwezige categorie. 
Tot nu toe is een uitkomst van het huidige interculturaliseringsproces 
dat het SAMV erin geslaagd is om langzaam maar zeker het zogenaamde 
‘kruispuntdenken’ en methodieken geïnspireerd op dit denken over 
machtsverhoudingen en sociale ongelijkheden, te laten binnensijpelen 
in de vrouwenbewegingen in Vlaanderen. Binnen het kruispuntdenken 
worden concrete levens en trajecten van mensen bekeken als knoop
punten van een veelheid van structurele verhoudingen die onze levens 
vormgeven – denk maar aan sociale verhoudingen van klasse, etniciteit, 
gender, seksualiteit, etc. Een dergelijk uitgangspunt staat haaks op de 
idee dat de samenleving simpelweg uit twee fundamentele categorieën 
zou bestaan (mannen en vrouwen volgens de feministen, de bourgeoisie 
en het proletariaat volgens de marxisten, witte en zwarte mensen vol-
gens de zwarte bevrijdingsbewegingen, enzovoort) en noopt ons om de 
complexiteit van interagerende machtsverhoudingen in kaart te bren-
gen. Het staat haaks op een notie van ‘zusterschap’ waarin (machts)
verschillen tussen vrouwen onderling buiten beeld blijven, maar is geba-
seerd op het ontwikkelen van solidariteit op basis van een engagement 
met die verschillen (zie ook Botman et. al 2001).
Voor de vrouwenbeweging, biedt het kruispuntdenken een manier om 
feminisme vorm te geven in relatie tot alle andere strijd tegen onder-
drukking en onrecht waar vrouwen en mensen tout court (v/m/trans-
gender) mee te maken hebben. Het NextGenderation netwerk vulde dit 



de begrensde veerbeelding	 87

kruispuntdenken aan door reflectie en methodieken te ontwikkelen om 
witte privileges in vraag te stellen, net om te vermijden dat het intercul-
turaliseren zich louter zou richten op ‘allochtone vrouwen’, of dat ‘gen-
der en etniciteitsdenken’ begrepen wordt als louter iets wat over niet-
witte vrouwen zou gaan. Kruispuntdenken gaat immers ook om het 
zichtbaar maken van meerderheidsposities, in dit geval de etnische do-
minante positie, en bijgevolg ook over het reflexief leren omgaan met 
wat het betekent witte privileges te hebben in een racistische maatschap-
pij en binnen een multiculturele, multi-etnische en multireligieuze vrou-
wenbeweging.33 Daarnaast is het VrouwenOverlegKomitee (VOK) een 
inspirerend voorbeeld van een traject van een witte-vrouwenorganisatie 
– die als onafhankelijk pluralistisch feministisch platform tot stand 
kwam uit de tweede golf feminisme van de jaren 1970 – die op een gege-
ven moment de tanden zette in kwesties van diversiteit en multicultura-
liteit, en met name het hete hangijzer van de hoofddoek, en erin slaagde 
om een feministische visie op multiculturaliteit te ontwikkelen voorbij 
de gepercipieerde tegenstelling tussen die twee. Die visie werd in 2005 
in een brochure gepubliceerd (zie de bijdrage van Ida Dequeecker).
Zowel het kruispuntdenken van het SAMV als de feministische visie op 
multiculturaliteit van het VOK, moeten gesitueerd worden tegen een 
achtergrond van de dominante denkbeelden dat feminisme en multicul-
turalisme op gespannen voet met elkaar staan, en mogelijk zelfs volledig 
tegengesteld aan elkaar zijn. Wellicht de bekendste uitdrukking van dit 
uitgangspunt is te vinden in een invloedrijk essay uit de jaren 1990, ge-
naamd ‘Is Multiculturalism Bad for Women?’ van Susan Moller Okin. 
Wat moet er gebeuren, vraagt Okin in dit stuk, als de aanspraken van 
minderheidsculturen of religies in tegenstrijd zijn met de gendergelijk-
heidsnormen die, althans formeel, onderschreven worden door liberale 
staten? Okins schrijven situeert zich binnen de liberale politieke theorie, 
waar ze op basis van genderverhoudingen, en met name de onderdruk-
king van vrouwen, een kritiek ontwikkelt op de notie van groepsrechten. 
Okin erkent dat vrouwenonderdrukking aan de orde is in alle culturen 
of religies, maar stelt dat westerse liberale culturen zich meer hebben 
kunnen losmaken van patriarchale dynamieken dan andere en dat deze 
bevrijding nu ondermijnd wordt door het culturele relativisme van het 
‘minderheidsrechten’-multiculturalisme. 
Deze lijn van argumentatie klinkt ondertussen bijzonder vertrouwd; 
Okin’s versie is slechts een bekende en toonaangevende formulering van 
een thema met vele variaties. Wij schenken hier in het bijzonder aan-
dacht aan haar essay, omdat het enerzijds dominante maatschappelijke 
denkbeelden reflecteert, en anderzijds ook specifiek opgepakt werd bin-
nen de vrouwenbeweging in Vlaanderen, waar het circuleerde en bedis-



88� deel 1

cussieerd werd. Het kader dat Okin aanreikt om over vrouwenemanci-
patie en multiculturalisme na te denken, staat echter bol van de problemen, 
die reeds beginnen met de vraag in de titel van het essay (Bracke 2000). 
Ten eerste, kan men vragen stellen bij de notie van cultuur waarop dit 
argument een beroep doet. Okins bespreking van groepsrechten voor 
minderheden houdt een sterke homogenisering en ‘reificatie’ in van wat 
die minderheidscultuur dan wel zou zijn. Op die manier worden cultu-
ren op een simpele manier voorgesteld, als homogene blokjes van ver-
schillende kleurtjes, die netjes naast elkaar kunnen worden geplaatst in 
een mozaïek. Culturen lijken letterlijk ‘uit één stuk’ te bestaan – vrij van 
interne contradicties, strijd en verzet. Dit staat ver van het dynamische 
en hybride karakter van culturen, die net hun dynamiek ontlenen aan 
tegenstellingen en meerduidigheden, die van etnische aard kunnen zijn, 
maar ook tegenstellingen van klasse, gender, religie, leeftijd, ideologie, 
enzovoort. 
Ten tweede maakt dit kader een problematische connectie tussen vrouwen
rechten en cultuur, waarbij vrouwenrechten in feite geculturaliseerd wor-
den. Okin situeert vrouwenrechten binnen een specifieke cultuur – de 
westerse liberale – en ontzegt ze aan andere culturen. De implicatie voor 
vrouwenemancipatie is duidelijk: vrouwen kunnen zich slechts emanci-
peren in de mate waarin ze een westerse liberale cultuur binnentreden, 
en zich losmaken van andere culturele attachments. In dit kader wordt 
vrouwenemancipatie effectief tot eigendomsrecht van het liberale Westen 
verklaard en worden alle vormen van vrouwenstrijd, vrouwenemancipa-
tie en feminisme die zich binnen ‘andere’ politieke, religieuze, culturele 
tradities en geografische locaties ontwikkelen, van de kaart geveegd. De 
veronderstelling dat de westerse liberale cultuur/traditie en een witte 
etniciteit naadloos met vrouwenemancipatie zouden samengaan – dat, 
inderdaad, vrouwenemancipatie het kenteken van een liberale traditie/
cultuur zou zijn – is een onhoudbare stelling. Enerzijds toont de geschie
denis van de vrouwenbewegingen binnen liberale tradities, van de suffra
gettes tot tweede golf feminisme, aan hoezeer vrouwenemancipatie geen 
evidentie was, maar wel het gevolg van een harde en voortdurende strijd, 
die allesbehalve gestreden is. Anderzijds is er een rijke geschiedenis aan 
vrouwenbewegingen en feminisme buiten die westerse liberale traditie 
– denk maar aan moslimfeminisme over de hele wereld (dat de laatste 
jaren in Europa sterker georganiseerd wordt onder meer door de Barce-
lona Conferenties over islamitisch feminisme 34), of het ecofeminisme 
van Vandana Shiva en vrouwengemeenschappen in India, of de sterke 
feministische stromingen binnen de Koerdische bevrijdingsbeweging. 
In derde instantie doet dit kader een beroep op een vreemdsoortig 
onderscheid tussen twee verschillende noties van culturen. Cultuur is 



de begrensde veerbeelding	 89

enerzijds iets wat aan minderheidsgroepen plakt, en niet aan westerse li-
berale culturen/tradities. Het zijn minderheden die cultuur ‘hebben’ 
(en dus ook culturele eetfestijnen en muziek kunnen organiseren), die 
de last van cultuur op hun schouders dragen, die met culturele attach­
ments te maken hebben, kortom, die in culturele termen ‘particulier’ 
zijn. Anderzijds heeft Okin het regelmatig over de cultuur van de wes-
terse liberale samenleving. Maar dan gaat het niet over particuliere cul-
turele attachments, maar wel over een cultuur die het best algemene ‘uni-
versele’ normen en waarden belichaamt. Met andere woorden, een 
cultuur die niet zoals andere culturen gebonden is door particulariteit, 
een cultuur als geen ander. Het hele kader berust op een geponeerde 
superioriteit van die westerse liberale cultuur, die vervolgens conceptu-
eel bevestigd wordt door twee verschillende noties van cultuur te ge-
bruiken. Vanuit een kritische blik stelt zich bijvoorbeeld de vraag naar 
de culturele attachments van die westerse liberale cultuur (zie de bijdrage 
van Ida Dequeecker).
Tot slot worden cultuur en religie in Okins analyse voortdurend door 
elkaar gehaald. Het is een analytische en politieke verwarring die het 
multiculturele debat systematisch tekent. Religie is vandaag trouwens 
een van de hete hangijzers in de debatten binnen de vrouwenbeweging, 
wat met name sterk tot uitdrukking komt in de discussies rond de hoofd-
doek. Binnen de vrouwenbeweging en het feminisme wordt religie door-
gaans gesitueerd aan de kant van het probleem, bij de vrouwonvriende-
lijke dynamieken die bestreden moeten worden. Dit is vooral het geval 
binnen de meer onafhankelijke, linkse vrouwenbeweging, en ook bin-
nen de liberale vrouwenbeweging. Maar tegelijkertijd hebben binnen 
alle religieuze tradities vrouwen zich georganiseerd en gestreden voor 
hun rechten, en zo ook in Vlaanderen waar de KAV een sterke factor 
binnen de vrouwenbeweging is (over religie en emancipatie, zie het vol-
gende essay). Dit is echter een geschiedenis van het feminisme die min-
der gekend of zichtbaar is, en die ook niet meteen een grond van solida-
riteit bood toen de discussies over de hoofddoek losbarstten, behalve 
dan bij de feministische bevrijdingstheologen (van bijvoorbeeld de 
Werkplaats Theologie en Maatschappij). Binnen de gevestigde witte 
vrouwenbeweging was de kwestie van de hoofddoek allesbehalve evi-
dent, voor zowel onafhankelijke, linkse en liberale alsook voor katho-
lieke vrouwenorganisaties. 
Maar binnen de gevestigde vrouwenbeweging is het uiteindelijk vanuit 
de onafhankelijke linkse hoek – en niet vanuit liberale noch katholieke 
hoek (behalve dan de bevrijdingstheologen) – dat de vernieuwing van 
het feministische gedachtegoed met betrekking tot de hoofddoek, en het 
multiculturele debat, begon. Het SAMV speelde daarbij een belangrijke 



90� deel 1

rol door de hoofddoek consequent te plaatsen in een context van een 
veelheid aan mogelijke trajecten van emancipatie. En toen het hoofd-
doekendebat in 2004 opflakkerde, ontstonden nieuwe vrouwengroepen 
die de strijd tegen een mogelijk hoofddoekenverbod tot een speerpunt 
maakten (zoals het AMV of het platform ‘Blijf van mijn hoofddoek’). 
Het NextGenderation netwerk initieerde de campagne ‘Niet in onze 
naam!’ om het gebruik van de retoriek van het feminisme en de vrou-
wenemancipatie door ‘de witte ridders’, en voor racistische en islamo-
fobe doeleinden, aan de kaak te stellen.35 En tijdens diezelfde periode 
functioneert het feministische cafe FC Poppesnor als een plek waar 
nieuwe praktijken gezocht worden die een uitdrukking kunnen geven 
aan de verbondenheid in de strijd, een plek die effectief de ontmoetin-
gen mogelijk maakte waar nieuwe vrouwengroepen en campagnes uit 
voortvloeiden.36 

Feministische herbronning:  
een collectief traject van verlangens

Tot slot staan we even stil bij de manier waarop we deze feministische 
herbronning zien gebeuren. Feminisme kan in principe opgevat worden 
als een set van verworven agendapunten die ‘we’ allemaal reeds zouden 
kennen en die we koste wat het kost – met of zonder de vrouwen in 
kwestie – moeten verdedigen. Dit is in feite de manier waarop feminisme 
in de dominante beschavingsvertogen figureert. Dit is bijvoorbeeld hoe 
Dirk Verhofstadt en andere liberale witte ridders met feminisme om-
gaan. Het is een bijzondere statische invulling, waarbij feminisme in 
feite geen beweging nodig heeft – het kan volstaan dat iemand aan haar 
of zijn bureau een aantal eisen die vrouwenemancipatie ten goede 
komen bedenkt. Het werk dat achter een bureau dient te gebeuren kan 
niet worden onderschat, als het tenminste goed gebeurt. Maar het is slechts 
een deel van het feminisme, dat effectief een beweging is, en uiteindelijk 
staat of valt met het op collectieve wijze organiseren van vrouwen. 
Feministische revoluties beginnen vaak in een keuken, aan een tafel, in 
een park, in een café, of om het even welke andere plaats waar vrouwen 
met een verschillende levensloop en verschillende bekommernissen over 
hun leven en hun emancipatie kunnen praten en langzamerhand de puzzel
stukjes in elkaar kunnen passen. Het uitwisselen van verhalen over de 
eigen levens en het bespreken van structurele condities en beperkingen 
waar men in die levenstrajecten mee te maken heeft – het ‘persoonlijke 
politiek maken’ – is sinds jaar en dag de dynamische en gebruikelijke 
methode om gezamenlijke visies en standpunten te construeren en nieuwe 
feministische agenda’s tot stand te brengen. De geschiedenis van het 



de begrensde veerbeelding	 91

feminisme leert ons dat, hoe dominanter en homogener de levenscondi-
ties van de vrouwen die de agenda’s opstellen zijn, hoe meer uitsluiting 
er binnen de vrouwenbeweging gecreëerd wordt. Kritiek van arbeiders-
vrouwen, niet-witte en niet-hetero vrouwen op de gevestigde feministi-
sche groepen, zijn een constante doorheen de geschiedenis van de vrouwen
beweging. Omgekeerd leert die geschiedenis ons eveneens dat, hoe 
diverser de trajecten en de posities zijn van de vrouwen (en mannen, en 
transgenders) die collectief de agenda’s opstellen, hoe inclusiever en 
sterker een beweging kan worden. Bovendien vergen nieuwe maatschappe
lijke omstandigheden nieuwe strijdpunten, en is het een dynamische 
collectieve methodologie – en niet een concrete eis of standpunt – die de 
vitaliteit en relevantie van het feminisme waarborgt.
Precies die vitaliteit wordt gereflecteerd door een van de nieuwste groe-
pen in het landschap van de vrouwenbeweging in Vlaanderen. Naar aan-
leiding van de plannen van het Antwerpse stadsbestuur om een hoofd-
doekenverbod in te voeren voor stadspersoneel met publieke functies, 
ontstond in 2007 het platform BOEH!, dat tot op de dag van vandaag 
als het meest sprekende voorbeeld van daadwerkelijke interculturalise-
ring van de vrouwenbeweging in Vlaanderen mag gelden.37 BOEH! 
brengt vrouwen samen van (verschillende) religieuze tot uitgesproken 
atheïstische achtergrond, vrouwen van Maghrebijnse origine en witte 
Vlaamse vrouwen, vrouwen die mee aan de basis lagen van het tweede-
golffeminisme in Vlaanderen en jonge vrouwen voor wie het engage-
ment in BOEH! een eerste stap binnen de vrouwenbeweging is. Vrou-
wen die in hun persoonlijke levens de hoofddoek uiteenlopende 
betekenissen toekennen, maar die samen een politieke agenda opstellen 
waarin het dragen van een hoofddoek alsook het niet-dragen van een 
hoofddoek als de keuze van de vrouw in kwestie beschouwd wordt, een 
keuze die gevrijwaard moet worden van inmenging door de overheid of 
wie dan ook. 
Doorheen een dergelijke politiek komt een nieuwe ‘wij’ tot stand, die 
trouwens vaak met aarzeling of tegenzin ontvangen wordt. Door de 
witte ridders, voor wie een feministische dynamiek die zich niet laat do-
mesticeren door hun beschavingspolitiek een doorn in het oog is, maar 
ook door de media, die zich in contacten met BOEH! steevast richten op 
de vrouwen die een hoofddoek dragen. Alsof het nieuwe collectieve ‘wij’ 
waaraan BOEH! een uitdrukking geeft de verbeelding trotseert en het 
uitgangspunt dat ‘wij’ van mening zijn dat het al dan niet dragen van 
een hoofddoek een keuze moet zijn van de vrouw in kwestie, alleen door 
moslimvrouwen, of zelfs specifiek hoofddoekdragende vrouwen, gedra-
gen zou worden. Behalve de specifieke werking van BOEH!, die door de 
voortschrijdende uitbreiding van hoofddoekenverbod broodnodig is, 



92� deel 1

is het cruciaal om stil te staan bij het nieuwe ‘wij’ dat door de werking 
van BOEH! tot stand komt: dit zijn de nieuwe identiteiten en collectivi-
teiten die het Vlaanderen van morgen maken, en die binnen en buiten de 
vrouwenbeweging, met of zonder herkenbare naam, in de maak zijn. 
Een ‘wij’ die ontstaat uit een feministisch engagement met (zowel de 
verschillen en gelijkenissen tussen) elkaar’s levens en verlangens. Of 
met de woorden van Audre Lorde: 38

‘We have chosen each other and the edge of each other’s battles. The war is the 
same. If we lose, someday women’s blood will congeal upon a dead planet. If we 
win, there is no telling.’



de begrensde veerbeelding	 93

Tussen Dogma en Realiteit
Secularisme,  
multiculturalisme en  
nationalisme in Vlaanderen 
Sarah Bracke & Nadia Fadil

‘The liberal claim that societies must be ‘open’ implies that majorities do not 
have an absolute right to remain undisturbed’ 
Talal Asad 2006

Moderniteit en religie leven op gespannen voet met elkaar. Dat is al-
thans het verhaal dat ons van kindsbeen af onderwezen wordt. Moder-
niteit veronderstelt immers meer rationaliteit, een functionele taak
verdeling en een streven naar geluk dat in de handen van het individu 
komt te liggen. En dat valt moeilijk te verzoenen met een maatschappe
lijke orde waarin religieuze doctrines de waarheid uitmaken en priesters 
voor individuele verlossing instaan. 
Sinds de tweede helft van de twintigste eeuw is het echter duidelijk dat de 
belofte dat religie een minder centrale rol zou spelen, niet volledig wordt 
ingelost. Wanneer we onze blik even buiten de West-Europese grenzen 
verleggen, valt vooral op hoe religieuze groeperingen weinig aan mobili
satiecapaciteit lijken te hebben verloren. In Noord-Amerika wordt de 
presidentiële eed nog steeds afgesloten met een God Bless America. 
Pinksterkerken – die ook in Vlaanderen als paddenstoelen uit de grond 
schieten – spelen al een tijdje een cruciale rol in het maatschappelijke 
leven in Latijns-Amerika, subsaharaans Afrika en Zuidoost-Azië. Islami-
tische bewegingen fungeren sinds het einde van de jaren 1970 als de 
meest populaire politieke oppositiebewegingen, en in Oost-Europa leiden 
kerken sinds de val van de antireligieuze Sovjet-Unie een nieuw leven. 
De Amerikaanse socioloog Peter Berger spreekt in dat verband van een 
desecularisering van de wereld, verwijzend naar de aanhoudende of ver-
hoogde populariteit van tal van religieuze bewegingen in verschillende 
wereldcontinenten. En volgens de Amerikaans-Spaanse socioloog José 
Casanova verschijnt het West-Europese seculiere model zelfs als een uit-
zondering, wanneer we het globaal religieus plaatje in overschouw nemen. 



94� deel 1

Het is dan ook opvallend dat in deze ‘postseculiere’ tijden – om het 
met de woorden van de Duitse filosoof Jürgen Habermas te zeggen – 
eisen voor een ‘strikte neutraliteit’ alsmaar luider lijken te weerklinken 
in het multicultureel debat. En sinds een aantal jaren vooral in verhou-
ding tot een welbepaalde praktijk, met name het dragen van de hoofd-
doek op school, als ambtenaar of op de werkvloer. De hoofddoek 
wordt in zulke discussies tot een religieus symbool verengd – hierbij 
voorbijgaand aan het feit dat het door vele vrome moslims als een reli-
gieuze praktijk (en geen symbool) wordt gezien – en als een kleding-
stuk dat ‘de neutraliteit’ of het ‘samenhorigheidsgevoel’ zou kunnen 
verstoren door bepaalde overtuigingen expliciet op de voorgrond te 
brengen. Het heet dan dat de hoofddoek de neutraliteit die van een 
ambtenaar wordt verwacht schendt, of verschillen creëert tussen leer-
lingen op school. 
In dit essay willen we stilstaan bij de wijze waarop een secularistisch 
denkbeeld doorspeelt in het multiculturele debat, en hoe het gecontras-
teerd wordt met de islam en de religieuze beleving van jonge moslims. 
We stellen dit vooreerst vast in de wijze waarop de religieuze beleving 
bij jonge moslims als een ‘probleem’ wordt gezien, als een ontwikkeling 
die niet echt past in de ‘normale’ gang van zaken. Vervolgens verkennen 
we wat dit secularistische denkbeeld, als organisatievorm, precies in-
houdt in relatie tot de doctrinaire vertaling ervan in het publieke debat. 
Secularisme, of de Belgische vertaling ervan, neutraliteit in de context 
van verzuiling, wordt als een vastomlijnd ideaalbeeld voorgesteld waar-
rond weinig discussie lijkt te bestaan. Tezelfdertijd zien we de laatste 
jaren een verschuiving waarbij het secularistische denkbeeld hoe langer 
hoe meer een laïcistische invulling krijgt die op gespannen voet staat 
met de geschiedenis en architectuur van het secularisme in Belgie. In 
een derde deel stellen we een aantal denkpistes voor die ons mogelijk 
moeten maken om het begrip secularisme, de verhouding tussen religie 
en de publieke ruimte, en de plaats van de islam in dit debat, op een 
kritischere en complexere wijze te benaderen. 

(Islamitische) godsdienstbeleving als anachronisme 

Groot was de verrassing in 1989 in Frankrijk toen bleek dat op Franse 
bodem geboren en getogen jonge vrouwen met Marokkaanse achter-
grond hun haren met een hoofddoek wensten te tooien in navolging van 
een islamitisch voorschrift. Door wekenlang niet langer naar school te 
gaan nadat de directeur van hun school in Creil hen mét hoofddoek de 
toegang tot de schoolgebouwen had ontzegd, drukten ze niet alleen hun 
ongenoegen over dit verbod uit, maar benadrukten ze ook het belang 



de begrensde veerbeelding	 95

van de hoofddoek voor hun religieuze beleving.39 Dit druiste echter in 
tegen wat als ‘normale’ ontwikkeling verondersteld werd: dat de reli
gieuze praktijken van moslims, die in het kader van het naoorlogse te-
kort aan arbeidskrachten vanuit de oude kolonies en protectoraten naar 
Frankrijk werden gehaald, zich stelselmatig zou aanpassen aan de domi-
nante secularisatietendenzen. Of om het met de woorden van Nair Sami, 
die op de gebeurtenissen van Creil reageerde: ‘De meerderheid van de 
migranten kiest, met respect voor de private overtuiging, voor een inte-
gratie in de gelaïciseerde maatschappij. Er is een feitelijke laïcisering 
gaande in de culturele en sociale gedragspatronen van deze immigra-
tie.’40 Het belang en de waarde die deze drie jonge meisjes aan hun 
islamitische praktijk en de hijab hechtten, paste niet in deze lineaire 
schema’s. 
Veel veranderde in die twintig jaar niet. Niet in Frankrijk, en nog min-
der in Vlaanderen. Het feit dat de islam in het leven van vele tweede- en 
derdegeneratiejongeren een belangrijke rol speelt, wordt vaak als een 
‘uitzonderlijke’ ontwikkeling gezien. Een ontwikkeling die niet echt past 
in de normale gang van zaken, en veeleer als symptoom voor sociale 
anomalie kan dienen. Kijken we naar de wijze waarop het dragen van de 
hoofddoek in het Vlaamse intellectuele landschap wordt geduid, dan 
stellen we vast dat ‘strakke secularistische’ denkbeelden, om het met de 
woorden van de Britse socioloog Tariq Modood (1998) te zeggen, als 
vertrekpunt worden genomen om deze religieuze ontwikkelingen te dui-
den. Denkbeelden die een sterke religiebeleving als een anachronisme 
aanschouwen, een reactionaire ontwikkeling die niet past in de evolutie 
van een moderne samenleving. 
Een eerste veelgebruikt analysekader verbindt de opvallende gods-
dienstbeleving bij moslimjongeren met een identitair terugplooien. Zo’n 
argumentatielijn vinden we terug in een recent opiniestuk van Rik Pinx-
ten en Bjorn Siffer: 

‘Het is algemeen bekend dat nogal wat migranten een identiteitscri-
sis doormaken. Ze beseffen dat hun afkomst of die van hun (voor)
ouders elders ligt, ze zijn vaak de taal onvoldoende machtig en ze 
zien er ook wat anders uit dan de meerderheid van de andere men-
sen die ze dagelijks op straat ontmoeten. Ook een goede job vinden, 
ligt soms heel moeilijk. Wat is dan een begrijpelijke, menselijke re-
actie? Terugplooien op een facet in je leven waarin je wel houvast 
vindt. Voor vele migranten is dit godsdienst. Wanneer ze dan ook 
nog eens op dit aspect worden aangevallen – geef toe, de islam is 
niet echt populair in het Westen – gaan ze heel defensief en radicaal 
reageren. Maar ze laten zich te gemakkelijk voor één gat vangen.’41 



96� deel 1

Dit zogenaamde ‘terugplooien op één facet van hun identiteit’ wordt 
geduid vanuit drie oorzaken. Ten eerste is er de migratieachtergrond, en 
het idee dat moslimjongeren ‘tussen twee culturen’ zouden bengelen en 
een duidelijk referentiekader ontberen, wat tot de nodige ‘identiteits
crisissen’ zou leiden. Dit identitaire terugplooien wordt verder gelinkt 
aan de zwakke maatschappelijke positie waarin moslimminderheden 
verkeren, en aan het ‘houvast’ dat religie hen in deze omstandigheden 
zou bieden. Een redenering die niet alleen door voorstanders van het 
verbod op de hoofddoek wordt gehanteerd, maar ook door tegenstan-
ders van een dergelijk verbod die de talrijke hoofddoekjes als een symp-
toom beschouwen voor de maatschappelijke achterstelling van de groep.42 
Dit veronderstelt een kijk op geloof als een katalysator van een maat-
schappelijk lijden, als iets wat het voor mensen mogelijk maakt de moei-
lijke levensomstandigheden te overstijgen en zich een waardigheid toe 
te kennen. Pinxten en Siffer verwijzen ten slotte naar de maatschappe-
lijke context, en de manier waarop de islam ter discussie wordt gesteld. 
De neiging van moslimjongeren om hun religieuze identiteit te affirme-
ren, wordt dan als een reactie gezien op de systematische aanvallen op 
en de denigrerende opmerkingen over moslims in het algemeen, en de 
islam in het bijzonder.
Een tweede verklaringsgrond wijdt de opvallende islamisering onder 
moslimjongeren aan de mobilisatie en de activiteiten van islamitische 
netwerken en organisaties die een islamisering van West-Europa nastre-
ven. We wisten al dat de door de Israëlische Bat Ye’or verkondigde 
Eurabia-these het bijzonder goed doet bij extreem rechtse groepen,43 
ondertussen schijnt dit kader ook aan populariteit te winnen bij zelfver-
klaarde progressieven. De auteurs Benno Barnard en Geert van Isten-
dael waarschuwden in hun ophefmakende Bericht aan weldenkend links 
voor de naïviteit van links-progressieve Vlamingen die volgens hen blind 
blijven voor de manier waarop ‘de moderne islam (...) diepgaand door 
het nazisme geconditioneerd [is], onder meer via de Egyptische Broeder
schap.’44 Ook in Hind Fraihi’s veelbesproken undercoverreportages in 
de Brusselse gemeente Molenbeek, wordt de wijk als een broeihaard van 
radicale en extremistische netwerken voorgesteld. 

‘Ik zie met lede ogen hoe die extremisten steeds meer invloed krij-
gen. Ik voel hoe ze hun visie ook aan gematigde moslims proberen 
op te dringen. In sommige buurten word je als ongesluierde moslima 
bespuwd en uitgescholden. ‘De afvalligen’’, zo worden vrouwen als 
ik genoemd. Je merkt het ook aan de manier waarop die extremisten 
over Belgen praten. Enkele jaren geleden waren Belgen nog gewoon 
Belgen, nu zijn het ‘ongelovigen’. (...) Ik zie het ook steeds erger 



de begrensde veerbeelding	 97

worden. In Molenbeek is de fundamentalistische moslimstaat onder
tussen zo sterk geworden dat die zich niet meer zo gemakkelijk zal 
laten afbreken. Bovendien moet er iemand moeite willen doen om 
hem af te breken. Ik krijg het gevoel dat de meeste moslims het zo 
wel goed vinden en dat het de Belgen eigenlijk niets kan schelen.’45 

In Fraihi’s citaat lezen we ten slotte een laatste, vaak gehanteerd argu-
ment om de zichtbare religiositeit van moslimjongeren te verklaren, na-
melijk de groepsdruk. De sterke opkomst van hoofddoeken in het straat-
beeld zou vooral te begrijpen zijn door de druk die jonge moslima’s 
ondervinden van hun vaders, hun broers of zelfs hun vriendinnen. In 
zijn beruchte opiniestuk van 2004, dat van leer trok tegen hoofddoeken 
op school, verwees Patrick Dewael naar de onhoudbare sociale druk en 
het geweld dat jonge moslima’s zouden ervaren in de Franse banlieues.46 
En de redenering kwam weer in het brandpunt van de belangstelling te 
staan met de beslissing van de Antwerpse athenea om vanaf het school-
jaar 2009-2010 een strengere dresscode in hun huishoudelijk reglement 
te integreren, waarbij zichtbare religieuze en politieke symbolen uit de 
schoolgebouwen worden geweerd. De directrice van het Koninklijk 
Atheneum van Antwerpen, Karin Heremans, verwijst met expliciete ter-
men naar de sociale druk die meisjes die geen hoofddoek dragen vol-
gens haar ervaren. Het dragen van de hoofddoek wordt in deze redene-
ring niet als een eigen keuze gezien, maar veeleer als een gevolg van 
intolerantie en zelfs geweld jegens jonge ongesluierde moslima’s
Sinds het begin van de jaren 1990 wijzen verscheidene studies echter op 
het feit dat het emancipatiemodel dat vele moslimjongeren naar voren 
schuiven hen niet in conflict brengt met hun religieuze achtergrond, 
maar individuele ontplooiing langs religieuze lijnen mogelijk maakt. De 
islam wordt in deze context vanuit een andere ‘startpositie’ gemobili-
seerd: niet als een opgelegd identitair kader, maar als deel van een zelf-
gekozen levenstraject, vaak in weerwil van de ouders die de islam belij-
den als onderdeel van een traditioneel en cultureel erfgoed. Talrijke 
hoofddoekjes in het straatbeeld getuigen hiervan, net als het belang en 
de plaats van de islam in de artistieke productie of in consumptiepatro-
nen. De populariteit bij moslimjongeren van Franse hiphoppers zoals 
Médine, Kery James of Abdel Malek, van de Nederlandse rapper Salah 
Edine, de softpop R&B band Outlandish of de Britse anasheedzanger 
Sami Yusuf, toont aan hoe de islam meer is dan een gecompartimentali-
seerde godsdienstbeleving. Het is een identitair vlaggenschip dat in de 
context na 9/11 met trots wordt uitgedragen: ‘Muslim, and proud to be’. 
Het moge duidelijk wezen: de verklaringen voor de populariteit van het 
islamitische referent zijn velerlei en vallen niet te resumeren in een ver-



98� deel 1

meende groepsdruk, een identitaire crisis, een socio-economische achter
stelling of een radicalisering. Vaak dient de islam juist als identitair plat-
form dat het voor jongeren mogelijk maakt een levenstraject te ontwik-
kelen binnenin, en in verzoening met, de dominante, Europese context. 
Voortdurende interpellaties van de maatschappij (Wat is je identiteit? 
Voel je je Marokkaan/Turks of Belg?) en het statuut van ‘allochtoon’ 
– en dus ‘outsider’ – confronteren moslimjongeren reeds op jonge leef-
tijd met identitaire kwesties. Het transnationale cachet van het islami
tische kader biedt effectief een manier om zich in te schrijven in de Euro
pese context, zonder afbreuk te doen aan haar of zijn ‘anders-zijn’. Het 
verschil wordt niet langer in termen van geografische afkomst geduid 
(Marokkaans vs. Belgisch), maar in termen van religie, wat niet aan een 
specifieke plek gebonden is. Het geeft uitdrukking aan een cognitive shift, 
om de woorden van de Nederlandse antropoloog Thijl Sunier (1996) te 
lenen, aan het gevoel dat het verblijf hier permanent is en men zijn toe-
komst hier zal uitbouwen. 
Of zoals de Franse socioloog Fahrad Khosrokhavar het beschrijft in het 
bekende L’Islam des Jeunes, het verblijf hier is niet langer tijdelijk maar 
permanent: ‘En dit leidt tot de zoektocht naar een inwisselbare identi-
teit, wanneer men zich niet volledig ‘Frans’, noch volledig ‘Arabisch’ 
voelt. Islam wordt de derde identiteit die een individu een houvast biedt 
(…)’ (Khosrokhavar, 1997: 170). Met andere woorden, de islam kan een 
identitair kader bieden dat jongeren kunnen mobiliseren om zichzelf, 
mét een bepaalde geschiedenis en achtergrond, een plaats te geven in de 
Vlaamse context. Door zich op de islam te beroepen, grijpen ze terug 
naar een eeuwenoude traditie, een rijk cultureel erfgoed, een reeks weten
schappelijke ontwikkelingen, een beschaving. Op die manier geeft het 
vele moslimjongeren het gevoel van trots en zelfbewustzijn dat de domi-
nante samenleving hen ontneemt door hen tot ‘allochtoon’ te herleiden.
Het islamitische kader biedt bovendien een legitimiteit om een aantal con
servatieve praktijken in vraag te stellen, zoals onder meer gedwongen 
huwelijken (Fadil, 2002). Er ontwikkelt zich een taal waarin ‘de islam’ 
los wordt gemaakt van ‘cultuur’ of ‘traditie’ – die symbool worden voor 
conservatieve en onderdrukkende praktijken – en die synoniem kan zijn 
voor autonomisering en emancipatie. De islamisering van jongeren kan 
met andere woorden niet automatisch gelijk worden geschakeld aan 
‘traditionalisering’, maar betekent vaak ‘detraditionalisering’ en ‘indivi­
dualisering’ (Roy, 2002). 
Het contrast tussen dergelijke wetenschappelijk vaststellingen, die een 
complexe en genuanceerde kijk bieden op de religieuze praxis bij mos-
limjongeren, en het publieke debat over de islam is bijzonder frappant. 
Dergelijke vaststellingen krijgen amper toegang tot het publieke forum, 



de begrensde veerbeelding	 99

en de zeldzame keren dat dit wel gebeurt, worden ze doorgaans op on-
geloof en afwijzing onthaald.47 Dit is hoe bijvoorbeeld Jan Leyers rea-
geert op de analyses van de Gentse politoloog Sami Zemni: 

‘Een uitspraak die mij geweldig fascineerde, kwam van de Gentse 
wetenschapper Sami Zemni. De dag van de Marokkaanse verkie
zingen was hij te gast in Terzake. Toen leek het nog alsof de con-
servatieve partij PJD zou winnen, wat uiteindelijk niet gebeurde. 
Kathleen Cools vroeg Zemni of Marokko dan niet voor de keuze 
stond tussen moderniteit en traditie. Waarop Zemni zei: “Ach, het 
zijn twee vormen van moderniteit.” Toen dacht ik: “Wat is me dat?” 
Kijk eens, als ik voor iets een plakkaat zou willen schilderen en daar-
mee op mijn eentje gaan betogen, is het tegen dergelijke schijn
heiligheid. Niemand moet mij wijsmaken dat een partij die zich isla-
mitisch noemt, zelfs gematigd, ook maar iets te maken heeft met wat 
wij onder moderniteit verstaan. PJD-vrouwen zijn zo modern dat ze 
met een gezichtssluier folders uitdelen. Wel, dan houdt het voor mij 
op. Een ander soort moderniteit? Moderniteit begint met je gezicht 
te laten zien. Noem de PJD-aanpak nuttig of wenselijk voor Marokko. 
Maar noem dat niet ‘moderniteit’. Of we moeten toch eens serieus 
over ons begrippenapparaat praten.’48

De analyse van Zemni wordt niet alleen ter discussie gesteld, maar de moge
lijkheid om bepaalde religieuze ontwikkelingen binnen onze tijdsgeest te 
plaatsen – i.c. ze ‘modern’ noemen – wordt zelfs als absurd voorgesteld. 
Een eng secularistische kijk op moderniteit is hier het vertrekpunt, waarbij 
alle pogingen om andere levenstrajecten en ervaringen van moderniteit 
mee te nemen in het analysekader, als ‘schijnheilig’ worden afgedaan. Dit 
terwijl de wetenschappelijke literatuur het al meer dan tien jaar over mul­
tiple modernities heeft, met inbegrip van religieuze moderniteiten (zie ook 
Bracke & Fadil, 2008). De ontkenning van moderniteit is niet onschuldig, 
want categorieën zoals ‘moderniteit’ zijn niet alleen descriptief maar ook 
performatief, om het met de taalpragmaticus J.L. Austin te zeggen. Ze 
omvatten een symbolisch kracht die ons in staat stelt bepaalde levenswij-
zen (hetzij historisch, hetzij geografisch) aan ‘ons’ – wij de ‘beschaafden’, 
de ‘modernen’ – te linken of ze, juist omgekeerd, als radicaal ‘anders’ voor 
te stellen. De gevolgen hiervan zijn niet min. Het gelijkheidsparadigma 
dat wij zo koesteren strekt zich immers vooral uit tot die samenlevingen 
die wij ‘modern’ achten. Samenlevingsvormen die kenmerken vertonen 
die wij daarentegen als ‘niet-modern’ zien, omdat ze bijvoorbeeld niet 
passen in ons seculiere maatschappijbeeld, zullen we niet snel als gelijke 
beschouwen, en kunnen veel minder op onze ‘menselijkheid’ rekenen.49 



100� deel 1

Het dogma van het secularisme

In maatschappelijke debatten over multiculturaliteit in het algemeen, en 
het discours over de hoofddoek in het bijzonder, worden de begrippen 
‘neutraliteit’, ‘seculier’ en ‘secularisme’ te pas en te onpas ingeroepen, 
alsof het eenduidige begrippen zijn die verder geen discussie hoeven. 
Die veronderstelling lijkt echter meer op een uitdrukking van de wijze 
waarop secularisme als ideologie is gaan fungeren; of beter nog, als een 
cruciale schakel in een sterk ideologische betekenisketen: seculier is mo-
dern is tolerant is progressief enzovoort. In deze betekenisketen ver-
wordt secularisme tot een abstract beginsel, tot een mythe die – zou 
Roland Barthes zeggen – losstaat van concrete vertalingen of de ge-
schiedenis waarbinnen deze vertalingen tot stand kwamen. Het is boven
dien een begrip van secularisme als doctrine dat op dergelijke ideologische 
wijze vandaag in het publieke debat figureert – een doctrine kernachtig 
samengevat met de uitdrukking ‘scheiding tussen kerk en staat’. 
Een kritische houding impliceert dat we een doctrine niet klakkeloos 
overnemen als een beschrijving van hoe de realiteit is of zou moeten 
zijn, maar deze daarentegen ondervragen. Een blik op de verscheiden-
heid aan praktijken conform de ‘scheiding tussen kerk en staat’ zou ons 
tot meer nauwkeurigheid moeten aanzetten. Het is al vaak gezegd: er is 
geen enkel voorbeeld van een seculiere natie of staat met een volledige, 
absolute scheiding tussen kerk en staat. Hoewel de Franse lekenstaat 
hierbij vaak als model wordt ingeroepen, is hij een uitzondering wan-
neer we naar het West-Europese continent kijken. In Noord-Europa 
komen we immers al snel gevallen van staatsreligies tegen (Denemarken, 
Verenigd Koninkrijk), landen zoals Duitsland of België kenmerken zich 
door een grondwettelijke erkenning en ondersteuning van religieuze 
groepen en in landen als Spanje en Italië, waar het concordaatmodel in 
voege is, bestaan er bevoorrechte relaties tussen de katholieke kerk en 
de staat. Het Franse model mag de scheiding tussen kerk en staat dan 
relatief ver doorvoeren, de scheiding is allesbehalve absoluut. En een 
‘idealistische’ kijk op de Franse laïcité waarin dergelijk absoluut karakter 
gesuggereerd wordt, gaat voorbij aan tal van ‘uitzonderingen’ die een 
gevestigd deel van het Franse model uitmaken: zoals het godsdienst
onderwijs in publieke scholen in de streek Alsace-Moselle, of de twee 
miljoen Franse leerlingen in de vijfduizend katholieke scholen die het 
land rijk is. Daarnaast zijn godsdienstige tradities over heel Europa ver-
re van afwezig in het politieke gebeuren, getuige de verschillende chris-
tendemocratische politieke partijen die het continent rijk is. En in een 
land als Italië zou premier Silvio Berlusconi veel minder stevig in het 
zadel zitten indien hij het zonder de steun van de katholieke kerk moest 



de begrensde veerbeelding	 101

stellen. Het christelijke karakter van Europa wordt, last but not least, met 
de regelmaat van de klok opgevist en uitdrukkelijk geaffirmeerd wan-
neer het om de Turkse toetreding tot de EU gaat.
Dergelijke observaties geven aan dat secularisme niet het eenduidige 
en consistente begrip is dat het gebruik ervan in het publieke debat 
laat vermoeden, laat staan dat de seculiere realiteiten tegemoet kunnen 
komen aan wat de doctrine van het secularisme beweert tot stand te 
brengen. Secularisme is met andere woorden een dynamisch en histo-
risch complex begrip dat niet te herleiden is tot één vertaling. Toen in 
Frankrijk in 2004 de wet tegen opzichtige religieuze symbolen goedge-
keurd werd, gebeurde dit in de naam van de laïcité. Nochtans bevatte de 
Franse wet van 1905 omtrent de laïcité geen grond om religieuze symbolen 
die door een leerling gedragen worden te verbieden op school. Deze wet 
had immers vooral betrekking op de verhouding tussen de staat en de 
katholieke kerk, en trof regelingen met betrekking tot de eredienst. Voorts 
spreekt de wet zich niet uit over de publieke uiting van geloofspraktij-
ken, en vertrekt hij vanuit een principe van vrijheid van religiebeleving. 
De wet van 2004 is, met andere woorden, niet zozeer ‘een logisch ge-
volg’ van de scheiding tussen kerk en staat zoals die aan het begin van 
de twintigste eeuw geconcipieerd werd, maar wel een vernieuwing – die 
neerkomt op een veel striktere interpretatie – van wat die scheiding kan 
betekenen.50 Kortom, in een tijdspanne van slechts honderd jaar werd in 
Frankrijk een aantal verschillende visies ontwikkeld over wat laïcité al 
dan niet is of zou kunnen zijn, en deze discussies lopen nog steeds. De 
kritische vraag hier is niet welke van deze versies van laïcité meer ‘authen
tiek’ zou zijn – ze zijn beide contingent. Het is daarentegen vruchtbaar-
der om vragen te stellen bij dit soort verschuivingen in de betekenis van 
secularisme, zoals die van Frankrijk in 2004 of diegene die wij nu mee-
maken in Vlaanderen. Hoe vinden ze plaats en waarom? Onder welke 
omstandigheden? Met welke doelstellingen? Cui bono? Deze brood
nodige kritische insteek op ons begrip van het seculiere of laïcité gaat 
echter verloren zodra ‘secularisme’ als een tijdloos, abstract en univer-
seel begrip wordt gezien (zie ook Bracke 2008).
Sommige stemmen in het debat erkennen de complexiteit en de veelzij-
digheid van het begrip secularisme wel, maar zoeken vervolgens een op-
lossing in ‘de voltooiing’ van het seculiere project. Indien geen enkele 
natie of staat in Europa het soort van absolute scheiding tussen kerk en 
staat kent die secularisme als doctrine voorstaat, dan bestaat de oplos-
sing erin die alsnog te bewerkstellingen. Deze stem komt veelal uit vrij-
zinnige liberale of linkse hoek. Een voorbeeld hiervan vinden we in Naar 
een ware scheiding tussen Kerk en staat, een tekst van Philippe De Backer, 
columnist van de liberale denktank Liberales. In een reactie op de minis-



102� deel 1

teriële beslissing van 2005 om de islamitische eredienst te financieren, 
zoals grondwettelijk is voorzien, stelt hij: ‘Het is onlogisch vanuit het 
standpunt van de neutrale staat dat geloofsgemeenschappen in België 
en ook elders in Europa steun genieten van overheidswege’. Hij pleit dan 
ook ‘voor een grondig debat over de bekostiging van geloofsgemeen-
schappen in dit land, binnen de context van een seculier Europa’.51 
De redenering over ‘voltooiing’ is een oude bekende, die we ons met 
name herinneren uit debatten over de moderniteit en haar crisis. In de 
nasleep van de Holocaust, en de racistische logica in de ontwikkeling 
van de Europese moderniteit die hij brutaal blootlegde, werd de vraag 
gesteld door kritische denkers: was de Holocaust een gevolg van de mo-
derniteit (aldus de Duitse filosoof Theodor Adorno), of was het ‘een 
ongeluk’ en is het net meer moderniteit die iets als de Holocaust kan 
tegenhouden (aldus de Duitse socioloog Jürgen Habermas)?52 Wij ach-
ten de eerste redenering geloofwaardiger, dus dat de Holocaust als een 
onderdeel van, en niet als een afwijking van de Europese moderniteit 
moet worden beschouwd. Dat laatste heeft onder meer te maken met het 
feit dat in de tweede redenering ‘moderniteit’ als een abstract begrip 
wordt gezien, dat universeel is en ontdaan van elke lokale vertaling. Het 
‘voltooiingsargument’ lijkt gedoemd om dat wat voltooid dient te wor-
den als een bijna mythisch ‘eldorado’ of holy grail voor te stellen, die tot 
ieders bevrijding en verlossing zou moeten leiden, en die opnieuw ver af 
staat van de concrete werkelijkheden van het secularisme.
Terug naar de materiële realiteit van het secularisme in onze regio. Het 
seculiere karakter van de Belgische maatschappij wordt grosso modo 
vormgegeven door een samenspel van twee organisatieprincipes. Ten 
eerste is er het neutraliteitsbeginsel. Dat laatste bouwt voort op de arti-
kels 19, 20, 21 en 181 van de grondwet en vertrekt vanuit twee belangrijke 
principes. Een eerste principe luidt de vrijheid van eredienst, waarin het 
principe van vrijheid van godsdienstbeleving en niet-inmenging van de 
overheid in de organisatie van de eredienst verankerd is. Een tweede 
belangrijke principe staat verankerd in artikel 181 en schrijft de overheid 
een verantwoordelijkheid toe in de financiële ondersteuning van de ma-
teriële organisatie van de eredienst (religieuze gebouwen, betalen van 
de bedienaren, aalmoezeniers enzovoort). In tegenstelling tot Frankrijk 
geldt dus geen ‘scheidingsprincipe’, maar veeleer een ‘neutraliteitsbeginsel’ 
waarbij de overheid zich ertoe verbindt erkende erediensten financieel te 
ondersteunen, zonder evenwel tussen te komen in hun interne organisa-
tie (zie Panafit, 1999). Dit juridische neutraliteitsbeginsel moet echter 
samen gedacht worden met een sociologisch kenmerk van de wijze waar-
op de secularisering zich in België voltrok, met name de verzuiling. Dat 
laatste wijst op een ontwikkeling waarbij verschillende maatschappelijke 



de begrensde veerbeelding	 103

domeinen – gaande van het middenveld, het onderwijs, de gezondheids-
zorg en het politieke landschap – volgens confessionele en ideologische 
lijnen georganiseerd zijn, en waarbij de overheid als onderhandelaar op-
treedt tussen deze verschillende ideologische en confessionele tendensen. 
Wat vaak over het hoofd wordt gezien bij het inroepen van ‘neutraliteit’ 
in het publieke debat, is de wijze waarop in het Belgische seculiere re-
gime deze twee beginselen aan elkaar gerijmd zijn. Het resultaat is een 
notie van neutraliteit die mijlenver af staat van neutraliteit als leegheid, 
als vacuüm, als de afwezigheid van religie. In het begrip van neutraliteit 
dat bij de vorming van de Belgische staat tot stand kwam, is – in inter-
actie met de verzuiling – de nadruk komen te liggen op gelijke behande-
ling. De neutraliteit wordt met andere woorden gewaarborgd wanneer 
verschillende confessionele en ideologische groepen op gelijke voet wor-
den behandeld, en bijvoorbeeld een dominante groep niet bevoordeeld 
wordt, of een minderheidsgroep niet benadeeld. Dit is de inzet geweest 
van de sociale en politieke strijd en van de schoolstrijden waaruit het 
verzuilde model zich heeft gekristalliseerd en geconsolideerd.
Hoewel na decennia van ontzuiling dat verzuilde model niet meer zo 
uitgesproken is als het ooit was, blijft het een fundamenteel kenmerk 
van de architectuur van de Belgische samenleving. Het is simpelweg niet 
mogelijk om onze samenleving te begrijpen zonder de verzuiling. Ieder-
een die daar niet van overtuigd is, kan een klein empirische proef op de 
som nemen door bijvoorbeeld de gezondheidszorg in België uit te leg-
gen aan een nieuwkomer in het land. Tegen deze achtergrond is het niet 
zo moeilijk te begrijpen hoe de veelbesproken ‘integratie van de islam’ 
in de Belgische samenleving zou kunnen plaatsvinden: via een islamiti-
sche zuil. Maar juist daar wringt het schoentje. 
In 2004 liet VLD-voorzitter Bart Somers zich bijvoorbeeld ontvallen dat 
allochtone organisaties veeleer segregatie dan integratie in de hand 
werkten: ‘Er zijn aparte structuren en verenigingen gecreeërd. Daardoor 
zijn de tegenstellingen tussen autochtoon en allochtoon gebetonneerd. 
Iedereen wordt opgesloten in zijn eigen gemeenschap.’53 Stellingen als 
die van Somers stappen af van een pluralistische benadering van het 
maatschappelijke middenveld, en van de versterkende rol die een gedi-
versifieerd net van organisaties voor de vorming van actieve burgers kan 
hebben. Voorts gaan zulke stellingen voorbij aan de conclusies van tal 
van studies die aantonen dat organisaties van en voor minderheden de 
integratie eerder bevorderen dan remmen. Ze teren op een homogene 
(en homogeniserende) kijk op de publieke ruimte waarin verschil en 
particulariteit als een probleem worden gezien. 
Maar vooral: in de discontinuïteit van een dergelijke visie wordt, mine de 
rien, een ander begrip van secularisme naar voor geschoven, een dat niet 



104� deel 1

geworteld is in de Belgische seculiere traditie en haar neutraliteitsbegin-
sel, maar dat wel veel nauwer aanleunt bij het Franse begrip laïcité. In 
deze significante verschuiving wordt een veel ‘leger’ neutraliteitsbegrip 
bekrachtigd waarbij de notie van gelijke behandeling naar de achter-
grond verdwijnt, en de nadruk komt te liggen op het uit het publieke 
zicht houden van religie. Tenminste, sommige godsdiensten al meer dan 
andere... In concreto schept deze neutraliteit als ‘leegheid’ vooral ruimte 
voor de bevestiging van de dominante cultuur (zie ook Bracke 2009). 
En we stellen inderdaad vast dat sinds een aantal jaren de ‘strikte neutra-
liteitseis’ steeds vaker een vruchtbare bodem biedt voor nationalistische 
en racistische eisen. Ter illustratie: ‘De vrijheid van godsdienst en over-
tuiging is een grondrecht, maar de uitoefening daarvan in de publieke 
cultuur moet afgewogen worden in functie van het algemeen belang. 
Een samenleving functioneert nu eenmaal niet als optelsom van indivi-
duele vrijheden. Antwerpen oordeelde in die context, mijns inziens zeer 
terecht, dat het voor de harmonie in ‘t stad beter is om formele neutrali-
teit op te leggen aan het loketpersoneel.’
In het opiniestuk genaamd ‘Dovemansgesprek over de hoofddoek’ 
steekt NV-A voorzitter Bart De Wever de Antwerpse burgemeester 
Patrick Janssens en zijn gemeenteraad een hart onder de riem voor hun 
omstreden beslissing loketbeambten geen zichtbare religieuze of poli-
tieke symbolen te laten dragen.54 In de daaropvolgende stukken zal zijn 
verdediging van een strikte neutraliteit alleen aan kracht winnen, en dit 
niet enkel ten aanzien van de hoofddoek bij het Antwerps stadsperso-
neel, maar ook ten aanzien van halalvlees in de scholen, of hoofddoeken 
op scholen.55 Hoewel deze ontwikkeling op een koerswijziging lijkt te 
wijzen,56 is er wel één consequente lijn merkbaar in deze positionering. 
De strikte neutraliteit die door De Wever wordt verdedigd, geldt vooral 
ten aanzien van moslims en de hoofddoek. Terechtwijzigingen door anti
klerkale groepen van Pauselijke uitspraken rond het condoom, of Kardi
naal Danneels’ uitspraken rond Hugo Claus’ euthanasie in maart 2008 doet 
hij immers af als misplaatste en hypocriete uitvallen van de linkse kerk. 
In een volgend stuk laat hij zich, na de verdediging van de Antwerpse eis 
voor ‘uiterlijke neutraliteit’, bovendien het volgende ontvallen: 
‘We moeten de evidente waarheid durven zeggen dat een samenleving 
die vanuit de erkenning van universele mensenrechten geëvolueerd is 
tot een democratische rechtsstaat met gewaarborgde burgerlijke rechten 
en vrijheden, cultureel superieur is aan een samenleving die deze evolu-
ties (nog) niet doormaakte.’57 
Bart De Wever staat niet alleen met het inroepen van een strikte neutrali
teit op nationalistische gronden. Sinds een aantal jaren wordt dat laatste 
argument steevast gebruikt om een aantal ontwikkelingen te weren die 



de begrensde veerbeelding	 105

vooral uit islamitische hoek komen. De CD&V, die nochtans niet bekend 
staat om een sterke antiklerikale opstelling, heeft zowel in Antwerpen 
(januari 2007), Gent (november 2007) als in Lier (februari 2008), telkens 
voor een meerderheid gezorgd ten voordele van een striktere dresscode voor 
het stadspersoneel, dit ondanks het verzet van een aantal van haar man-
datarissen. En tijdens een verkiezingsshow net voor de federale verkiezin-
gen van juni 2007, verklaarde toenmalig kandidaat-premier Yves Leterme 
zich voorstander van een hoofddoekenverbod met als argument dat ‘die 
mensen zich maar moeten aanpassen conform zoals wij dat willen’.58 
Wat geviseerd wordt zijn niet de christelijke tradities, maar vooral de 
islam. Een analyse van het publieke debat over de islam in Vlaanderen, 
sterkt ons vermoeden dat het in eerste instantie een beschavingslogica is 
die hier werkt, waarin de islam apart wordt gezet, buiten de symbolische 
en materiële realiteit van Vlaanderen, België of Europa. En vervolgens 
worden noties van secularisme en neutraliteit ingeroepen om die bescha-
vingslogica te stutten.

Naar een gesitueerde, actieve en multireligieuze neutraliteit

Neutraliteit. Vreemd hoe een woord dat in het algemeen aanmaant tot 
terughoudendheid van de staat inzake religieuze aangelegenheden, en 
in Belgie specifiek ingevuld werd als gelijke behandeling van religieuze 
en confessionele groepn, nu synoniem is geworden voor een agressieve 
politiek ten aanzien van religieuze tekens en praktijken in de publieke 
ruimte. Of correcter: een agressieve politiek ten aanzien van islamitische 
religieuze tekens en praktijken in de publieke ruimte. Want aan de 
kruistekens in de verschillende openbare gebouwen, de christelijke 
feestdagen, de kerststallen en het jaarlijkse Te Deum lijken weinig ver-
lichte protagonisten zich te storen. 
Een multiculturele verbeelding van Vlaanderen veronderstelt ook een 
erkenning van zijn multireligieuze realiteit. Een verbeelding waarin ver-
schillende confessionele en ideologische tradities kunnen gedijen, naast 
en mét elkaar kunnen bestaan, en elkaar confronteren en voeden. Om 
zover te geraken, is er nog een lange weg af te leggen, en is een aantal 
‘ontknopingen’ nodig. 

1. Een eerste ontknoping dient te gebeuren in de wijze waarop emanci-
patie wordt gedacht, en vaak in tegenstelling tot religie wordt gedacht. 
Dat individuele ontwikkeling en ontplooiing zouden kunnen samen-
gaan met een strikte religieuze praxis, klinkt velen vreemd in de oren. 
Geert Van Istendaels veelbesproken stuk vormt hier allicht het meest 
gekende voorbeeld van. Een passage: 



106� deel 1

‘Als ik dus jonge islamitische vrouwen hoor zeggen dat ze in volle 
vrijheid ervoor kiezen om de sluier te dragen, dan weet ik niet of ik 
in vreugdeloos geschater moet uitbarsten dan wel het vergrijsde 
hoofd moet schudden. Mijn god, ik herken het zo goed. Dat stijf-
koppige ontkennen van de dwang. Die tomeloze verontwaardiging 
als iemand anders de dwang pijnlijk nauwkeurig aanwijst en zicht-
baar maakt. Die illusie van vrijheid. Dat zelfbedrog. Dat door en 
door valse bewustzijn. Ik zou nu kunnen zeggen, met de woorden 
van het Lucasevangelie (23:34) ‘vergeef het hun, want ze weten niet 
wat ze doen’, maar nee, ik wil niet mild zijn. De dwingelandij mag 
niet terugkomen. Nooit. Ze is terug, de dwingelandij. Ik zie ze da-
gelijks op straat, in de metro, in winkels – maar nu van een andere 
godsdienst.’ (in De Standaard, 23 Augustus 2008)

Het idee dat emancipatie langs religieuze lijnen mogelijk zou zijn, wordt 
hier niet enkel weggelachen, het wordt tevens als een ‘vals bewustzijn’ 
geportretteerd. Religieuze tradities werken immers disciplinerend, hou-
den gelovigen ‘in het gareel’, laten individuen niet toe om werkelijk ‘vrij’ 
te leven. Werkelijke vrijheid, aldus Van Istendael, is een vrijheid die zich 
expliciet buiten de religieuze kaders afspeelt. Door slechts één weg, één 
manier van leven voorop te stellen en de mogelijkheid van emancipatie 
door religie bij voorbaat uit te sluiten, zijn het echter juist standpunten 
zoals die van Van Istendael die ‘gewelddadig’ worden.59 Slechts weini-
gen hebben begrip voor een door de religieuze ethos opgelegde disci-
pline. Maar de seculiere discipline, en de ‘pijn’ die ze met zich mee-
brengt, blijft nagenoeg onzichtbaar. In vele gevallen wordt die zelfs 
weggehoond. Het verplicht dragen van de hoofddoek is voor menig 
liberaal denker onaanvaardbaar – en gelukkig maar. De pijn die de ver-
plichting de hoofddoek af te zetten met zich meebrengt, blijft daarente-
gen onzichtbaar (voor een analyse van het liberaal secularisme vanuit 
het oogpunt van een ongelijke verdeling van pijn, zie Asad 2003).
Streven naar een multicultureel neutraliteitsmodel betekent daarom in 
eerste instantie vertrekken vanuit een anti-essentialistische benadering 
van religieuze tradities. Een kijk op religie die deze in haar complexiteit 
benadert en omvat en de veelvuldige uitdrukking ervan, inclusief con-
flicten, zichtbaar maakt en erkent. Dus niet alleen het besef dat een strik-
te religieuze praxis en individuele emancipatie wel degelijk hand in 
hand kunnen gaan. Dat mensen ervoor kunnen kiezen om volgens reli-
gieuze lijnen te leven, en dat dat laatste een uitdrukking vormt van hun 
geloofsovertuigingen. Verder is ook een ontknoping in de antiklerikale 
reflex nodig, waarbij religieuze tradities vaak als behoeders van conser-
vatieve en mysogyne praktijken worden gezien, en hierdoor voorbij wordt 



de begrensde veerbeelding	 107

gegaan aan de feministische theologie, de liberale interpretaties, de be-
vrijdingstheologie, de queer heologie enzovoort, die in alle religieuze 
tradities bestaan – ja ook in de islam (bv. Nahas, 2001). 
Ten slotte dient ook onze kijk op de geschiedenis te worden herzien. 
De wijze waarop religieuze groeperingen stelselmatig als een rem op 
de moderniteit worden gezien, en verworvenheden zoals feminisme, al-
gemeen stemrecht of onderwijs als een product van de secularisering 
worden voorgesteld. Zulke lezing gaat echter voorbij aan de mate waar-
in religieuze groepen ook een actieve rol hebben gespeeld in deze ont-
wikkelingen. Het werkelijke algemeen stemrecht, dat in België pas in 
1948 werd ingevoerd en waarin dus ook vrouwen konden deelnemen aan 
de verkiezingen, kwam er met de steun van de christendemocraten. We 
weten dat tal van liberalen en socialisten zich tegen het stemrecht voor 
vrouwen kantten uit vrees voor de ‘katholieke stem’ van vrouwen.60 Ver-
der gaat zo’n essentialistische en negatieve kijk op religieuze tradities 
ook voorbij aan het feit dat vele actieve feministen uit christendemocra-
tische kringen kwamen (bv. Rita Mulier en Miet Smet), en de rol die 
organisaties zoals de KAV hebben gespeeld – en nog steeds spelen – in 
de ontwikkeling en maatschappelijke ontvoogding van vele vrouwen 
(zie ook bijdrage Bracke & De Mul). 
Het gaat ons hier niet om een verheerlijking van religieuze tradities, 
noch willen we de legtimiteit van een antiklerikale strijd in vraag stellen. 
Wij pleiten vooral tegen een doctrinair gebruik van het secularisme en 
voor nuancering. Nuancering van de secularistische denkbeelden die 
onze kijk op de geschiedenis maar al te vaak vervormen, en die het ons 
onmogelijk maken te zien langs welke complexe wegen individuen tot 
individuele ontplooiing kunnen komen.

2. Een tweede ontknoping betreft de wijze waarop secularisme eenzijdig 
wordt voorgesteld als een organisatievorm die de belofte van individu-
ele vrijheid, gelijkheid en vreedzaam samenleven inhoudt. Het wordt als 
een voorwaarde gezien om verschillende levensovertuigingen naast el-
kaar te laten gedijen, omdat het een samenlevingsvorm veronderstelt die 
zich niet expliciet op één religieuze traditie beroept. Het wordt gezien 
als een garantie voor vrede, en gecontrasteerd met oorlogen die ‘in naam 
van God’ worden gevoerd en met mensen die wegens hun atheïstische of 
andere overtuigingen worden gedood. 
Dit beeld van secularisme berust echter op twee grote blinde vlekken. 
Ten eerste suggereert de steeds ingeroepen ‘scheiding van kerk en staat’ 
dat een dergelijke absolute scheiding mogelijk zou zijn. Maar recente 
inzichten uit de ‘antropologie van het seculiere’, in navolging van het werk 
van antropoloog Talal Asad, tonen aan dat het religieuze en het seculiere 



108� deel 1

onlosmakelijk met elkaar verbonden zijn (Asad 1993, 2003). Van het 
idee van een pure absolute scheiding van twee entiteiten die niets met 
elkaar te maken zouden hebben, of elkaars tegenbeeld zouden zijn, blijft 
weinig overeind. Ons begrip van religie, zo argumenteert Asad, is bij-
voorbeeld een modern begrip dat tot stand is gekomen in wisselwerking 
met onze kijk op het het seculiere. Religie wordt immers tot datgene her
leid wat niet thuishoort in een seculiere ruimte, en vice versa. Het feit dat 
een seculiere publieke ruimte wordt gedacht als een plek waarin ratio-
neel denken de boventoon heeft, wordt in contrast gesteld met een kijk 
op religie die tot ‘geloof’ wordt herleid. De mogelijkheid om binnen reli
gieuze tradities kennis en rationaliteit te bereiken wordt dus weggedacht 
om een bepaald beeld van het seculiere vorm te kunnen geven.61 
Een tweede blinde vlek van het secularistische denken betreft het ge-
weld dat misschien niet ‘in naam van God’ wordt gepleegd, maar waar-
bij ‘de natie’ een even grote mythische en moordende kracht heeft. Dic-
tatoriale seculiere regimes in de Arabische wereld hebben meer bloed 
aan hun handen dan islamistische bewegingen. De laatste tien jaar zijn 
we getuige geweest van een totale oorlog in Irak en Afghanistan in naam 
van de ‘democratie’ en ‘verlichte waarden’. Het aantal dodelijke slacht-
offers in Irak sinds de start van de Amerikaanse invasie overstijgt de 
honderdvijftigduizend.62 In Afghanistan is het moeilijk schatten, over 
doden die in naam van onze beschaving vallen worden weinig systema-
tische rapporten bijgehouden en zijn er geen officiële cijfers. De reacties 
hierop zijn echter meestal afwijzend. Zulke gewelddaden worden als ‘af-
wijkingen’ gezien, als ‘een ongeluk’ of een ‘jammere bijzaak’, maar die 
mogen vooral onze ogen niet van een betere toekomst afhouden. 
We gaven reeds aan dat we de ‘voltooiingsredenering’, waarbij geweld 
gereduceerd kan worden tot een accident de parcours op weg naar een 
schitterende (moderne, seculiere enzovoort) toekomst, weinig geloof-
waardig vinden in het licht van de koloniale en Holocaustgeschiedenis 
waar Europa verantwoordelijkheid voor moet opnemen. En dat is pre-
cies wat de ‘voltooiingsredenering’ niet toestaat. In het geval van de 
Europese kolonisering stellen we vast hoe zelden verbanden worden ge-
legd met het ‘beschavingsdenken’, en hoe dat laatste tot kolonisering, 
plundering en uitbuiting van de ‘onbeschaafden’ heeft geleid (zie ook 
bijdrage Ceuppens en De Mul). In het geval van de Holocaust wordt dat 
laatste maar al te vaak gerepresenteerd als een uniek gebeuren dat met 
niets anders te vergelijken valt, en op die manier quasi buiten de ge-
schiedenis wordt geplaatst. Hierdoor blijven de mechanismen en oorza-
ken die aan de basis liggen van dit genocidaire project, en die nauw 
verweven zijn met de manier waarop moderniteit en de natiestaat wer-
ken, maar al te ongekend (Arendt, 1951). 



de begrensde veerbeelding	 109

3. Een derde ontknoping dient te gebeuren ten aanzien van het neutra-
liteitsmodel. Nieuwe aanknopingspunten moeten worden gezocht met 
de manier waarop neutraliteit doorheen de Belgische verzuilings
geschiedenis werd gedacht, die er vooral op gericht was de verschillende 
ideologische en confessionele tendensen in de maatschappij op een vol-
waardige manier naast elkaar te laten bestaan. Wij bepleiten dus een 
pluralistische kijk op neutraliteit, aansluitend bij tal van andere gelijk-
aardige stemmen, die de religieuze en niet-religieuze belevingen van 
eenieder, privé én publiek, tracht te garanderen eerder dan die te belem-
meren.63 
De maatschappelijke ontwikkelingen die moslims kenmerken moeten 
daarom worden gelezen in het verlengde van het pluralistisch confessio-
nele model van Vlaanderen. Door hun overtuiging expliciet in de pu-
blieke ruimte te brengen, stellen moslims geen nieuwe daad, of doen ze 
niets wat indruist tegen deze traditie. Integendeel, het feit dat moslims 
zich in tal van organisaties verenigen, past juist in de logica die constitu-
tief is voor Vlaanderen en het Belgische model. Het is dan ook ironisch 
dat moslims vandaag veeleer aansluiting vinden bij dit zo Belgische 
model, terwijl sommige segmenten van de dominante samenleving een 
Frans model verdedigen in naam van ‘integratie’. 
Dit betekent ten slotte ook dat wij ons distantiëren van een strikte neu-
traliteitseis van ambtenaren op uiterlijkheden, en veeleer voorstander 
zijn van een actieve en open neutraliteit. Veeleer dan verschillen weg te 
moffelen, is de essentie van een multiculturele samenleving het leren 
omgaan met diversiteit om zo over de verschillen in de dagelijkse samen-
werking heen te kijken. Over deze kwesties is al veel inkt gevloeid, de 
bekende argumenten dienen dan ook niet te worden herhaald. Een ‘neu-
trale’ en actief pluralistische samenleving heeft echter pas kans op sla-
gen indien de overheid erin slaagt zich op gelijkwaardige wijze tot de 
religieuze verschillen te verhouden, religieuze vrijheden respecteert en 
zich in principe niet inlaat met de wijze waarop individuen het beleven 
van hun religie invullen. En in dat laatste wringt het schoentje. 
Tal van gezagsvoerders hebben zich de laatste jaren maar al te gretig 
ingelaten met de geloofsbeleving van moslims. Een voorbeeld vinden 
we in het beruchte opiniestuk van toenmalig minister van Binnenlandse 
Zaken Patrick Dewael, die op basis van het lezen van een aantal passages 
uit de Koran meende te kunnen concluderen dat de hoofddoek geen 
islamitisch voorschrift was.64 Ook het verhaal van de Executieve van 
Moslims in België is er een waarin de overheid de neutraliteitseis aan haar 
laars lapte door een actief interveniërende rol op zich te nemen door 
bepaalde ‘ongewenste’ kandidaten te weren en het verloop van de verkie
zingen op een actieve wijze bij te sturen (zie Kanmaz & Zemni, 2007). 



110� deel 1

Om tot een maatschappij te komen die de vrijheid van godsdienstbele-
ving au sérieux neemt, hebben we kortom meer nodig dan een reeks 
protagonisten die met holle woorden zoals secularisme zwaaien alsof 
het magische toverformules waren, of die van een leeg begrip van neu-
traliteit vertrekken. Waar nood aan is, is het besef dat alle deelnemers 
– ook de ‘niet-gelovigen’ – uit onze samenleving vanuit een welbepaalde 
reeks overtuigingen en geloofsopvattingen vertrekken om zich tot elkaar 
richten. En dat er nood is aan een bewustzijn en situering van deze ver-
scheidenheid. Niet om ze weg te moffelen, maar vooral om niet langer 
één enkele reeks opvattingen, levensgewoontes en praktijken ‘in naam 
van de neutraliteit’ op een gewelddadige manier als norm voor te stellen 
en op te leggen. 



de begrensde veerbeelding	 111

Identiteitspolitiek en  
burgerschap in Vlaanderen 
Een meervoudige kritiek
Nadia Fadil & Meryem Kanmaz

‘In fact they tell the ‘tolerated’ person to do what he wishes, that he has 
every right to follow his own nature, that the fact that he belongs to a mino­
rity does not in the least mean inferiority, etc. but his ‘difference’ – or better, 
his ‘crime of being different’ – remains the same both with regard to those 
who have decided to tolerate him and those who have decided to condemn 
him. No majority will ever be able to banish from its consciousness the fee­
ling of the ‘difference’ of minorities. I shall be eternally, inevitably conscious 
of this.’ 
Pier Paolo Pasolini

‘Ik heb een verhaal, een geschiedenis, een leefwijze die jij niet kent, en soms 
zelfs niet wilt kennen. Net daarom moet ik ze, soms op luide wijze, telkens 
opnieuw vertellen.’ 

Identiteitspolitiek lijkt sinds een aantal jaren en vogue te zijn. Het elec-
torale succes van de NV-A tijdens de regionale verkiezingen van juni 
2009, de verrechtsing van het Europese electoraat en de populariteit van 
een nationalistisch discours ten aanzien van migranten, leiden tot de 
toenemende verenging van het maatschappelijk debat tot kwesties van 
cultu(u)r(en)politiek (Maly, 2007). Het klassieke linkse paradigma, dat 
de structurele analyse van productie- en distributieverhoudingen als 
basis neemt om globale machtsstructuren te begrijpen, lijkt voor eens en 
voor altijd verleden tijd. Klassenanalyses hebben in het verleden nog 
hun nut bewezen, in de huidige postindustriële welvaartsstaat zijn ze 
voorbijgestreefd. Maatschappelijke kwesties worden daarentegen steeds 
vaker in termen van ‘individuele’ verantwoordelijkheid en verworven-
heid vertaald. Een nieuw kader dat zich, zo blijkt, vreemd genoeg verba-
zingwekkend vlot laat combineren met een culturalistische kijk.65 
Omgekeerd stellen we ook vast hoe minderheden zich steeds vaker via 
hun identiteit in de publieke ruimte uiten. Muslim and proud to be, zo 
klinkt de leuze van menig moslimjongere vandaag in Vlaanderen. Niet 



112� deel 1

alleen de kleding, zoals de overal opduikende hoofddoekjes, maar ook 
het consumptiegedrag, de partnerkeuze, de waarden en normen die in 
de opvoeding van derde- en soms zelfs al vierde generatie worden door-
gegeven, tonen aan dat het islamitisch kader een relevante identificatie-
grond is, blijft en steeds vaker ook, opnieuw wordt. Sinds een aantal 
jaren zijn we er ook getuige van hoe deze islamitische identiteit steeds 
vaker en luider in de publieke ruimte wordt verkondigd. Het bekende 
assimilatieparadigma wordt verworpen, in sommige gevallen wordt zelfs 
integratie in vraag gesteld. En steeds vaker claimen minderheden de 
publieke ruimte en eisen ze dat er plaats gemaakt wordt voor culturele 
en identitaire diversiteit. 
Identitaire uitingen bij jongeren van de tweede generatie worden echter 
niet altijd warm onthaald, ook niet in progressieve middens die zich 
traditioneel opwerpen als voorstanders van de multiculturele agenda. 
Bezieler van het theatergezelschap Union Suspecte Ruud Gielens ziet bij-
voorbeeld in de islamisering van de jongere generatie symptomen van 
de algehele toenemende verrechtsing: ‘Ik ben echt opgegroeid in de illusie 
dat interculturaliteit een evidentie was. Maar nu zie ik zelfs in mijn eigen omge­
ving een verrechtsing: iedereen plooit steeds strenger terug op de eigen symbolen, 
ook aan de kant van onze moslimbroeders. Ik maak me over die verdichting van 
het denken enorm grote zorgen.’ (De Standaard, 6/7 juni, 2009). De identi-
taire ‘revival’ bij moslimminderheden wordt op dezelfde voet hier ge-
plaatst als de Vlaamse identitaire terugplooing. 
In het volgende stuk willen we enkele kanttekeningen plaatsen bij deze 
gelijkstelling. Die berust volgens ons niet alleen op een eenzijdige lezing 
van het fenomeen dat in de literatuur als identity politics bekendstaat, 
maar gaat ook voorbij aan het feit dat dominante burgerschapsnoties 
helemaal niet acultureel of neutraal zijn, zoals te vaak wordt aange
nomen. Wij stellen dat een mobilisatie bij minderheden middels identi-
taire lijnen vooral gelezen moet worden als een kritiek op het impliciete 
mensbeeld en het culturele kader dat in de dominante machtsstructuren 
ingebed zit, maar slechts zelden als dusdanig aan bod komt. Tevens 
veronderstellen dergelijke identitaire bewegingen een nieuwe articulatie 
van het eigen culturele erfgoed, etniciteit of historische achtergrond, 
uitgedrukt in positieve termen. Dergelijke mobilisatievormen moeten 
dus volgens ons in het verlengde gezien worden van het streven naar een 
pluralistische maatschappij, waarbij verschillende posities, historische 
vertellingen en culturele uitingen aan bod komen. 
In het eerste deel staan we kort stil bij het fenomeen identity politics, dat 
vooral in de Verenigde Staten een belangrijke ontwikkeling heeft ge-
kend, en kijken we naar een aantal lokale vertalingen in Vlaanderen en 
naar de manier waarop er mee werd omgesprongen. Hoewel we de wijze 



de begrensde veerbeelding	 113

waarop identitaire bewegingen binnen progressieve middens onthaald 
werden bijzonder problematisch vinden, waarschuwen we niettemin in 
het tweede deel van deze tekst ook voor mogelijke valkuilen van een 
identitaire mobilisatie. We besluiten met een pleidooi voor een algehele 
bewustwording van de wijze waarop identiteiten doorheen wederzijdse 
erkenning tot stand komen. 

Verschil beklemtonen in naam van meer gemeenschappelijkheid

‘Waarom altijd die verschillen benadrukken? Waarom kunnen we niet gewoon 
aan hetzelfde zeel trekken? Het gaat toch om dezelfde strijd? We willen toch al­
lemaal hetzelfde?’

Eind februari 2009 verspreidde de razend populaire Franse hiphopper 
Kery James een videoboodschap op internet daags voor een van de 
hoogmissen van de Franse muziekwereld, met name Les victoires de la 
musique – de Franse tegenhanger van de MTV Music Awards. In een 
korte boodschap liet hij weten dat hij zijn kat zou sturen, maar niet zon-
der eerst zijn bezwaren op te sommen. Onder meer het feit dat hiphop 
nog steeds niet als een apart genre werd gezien, maar onder de algemene 
generiek urban music werd geplaatst, was een belangrijke reden om weg 
te blijven. Een paar jaar eerder, in 2001, gebeurde iets gelijkaardigs in 
diezelfde Victoires de la musique. Toen met de populaire Frans-Algerijnse 
zanger Rachid Taha, die wel kwam opdagen om zijn prijs binnen de 
categorie ‘wereldmuziek’ in ontvangst te nemen. Taha maakte echter 
van de gelegenheid gebruik om ervoor te pleiten dat zijn muziek niet 
langer als wereldmuziek zou worden gezien, maar als volwaardig onder-
deel van het Franse muzikale patrimonium. Terwijl Kery James de prijs 
boycotte, was Taha aanwezig. En daar waar Kery James de generieke, en 
nietszeggende, categorie musique urbaine verwierp ten voordele van een 
categorie hiphop, pleitte Taha voor een inclusie van zijn muziekstijl binnen 
de varietés francaises. Hoewel beide artiesten verschillende strategieën 
hanteerden, brachten ze dezelfde boodschap. Hun acties moeten wor-
den gelezen als een fundamentele kritiek op de wijze waarop bepaalde 
muzikale producties ‘anders’ worden behandeld, en buiten de canon 
worden geplaatst en gehouden. 

Identiteitspolitiek in Vlaanderen 

De term identity politics vindt zijn oorsprong in de Angelsaksische wereld 
en wordt in de literatuur vaak als verzamelnaam gebruikt om de mobili-
satie van feministen, etnisch-culturele minderheden en holebi’s aan te 



114� deel 1

duiden. Identiteitspolitiek wordt van andere sociale bewegingen onder-
scheiden door de expliciete focus op een facet van de identiteit. Deze 
dynamieken worden vaak gelinkt met de Afro-Amerikaanse burgerrech-
tenbeweging van de tweede helft van de twintigste eeuw, en de opkomst 
van het multiculturele denken. De Black Pride-beweging vormt allicht 
een van de bekendste voorbeelden. De klemtoon ligt in dit soort mobili-
saties niet enkel op de strijd voor gelijke rechten, maar wordt onlos
makelijk verbonden met een antiracistische strijd tegen de white supre­
macy die een culturele, etnische en categoriale hiërarchisering tussen 
verschillende groepen veronderstelt. Zo is het verhaal van Malcolm X er 
vooral een van de strijd voor een herwonnen zelfvertrouwen en geloof in 
de capaciteiten van een groep die bijna vier eeuwen uit de Amerikaanse 
geschiedenis werd weggeschreven. In zijn autobiografie lezen we een 
vlijmscherpe analyse van het alledaags racisme, hoe dat laatste niet al-
leen in de interetnische verhoudingen doordringt – tot in haar meest 
intieme en seksuele vertalingen – maar ook aan het zelfbeeld knaagt. De 
strijd van Malcolm X, maar ook van Black Pride, draait vooral om het 
herstellen van de zelfwaarde door het uiterlijk, de verloren geschiedenis 
en de capaciteiten in een positief daglicht te plaatsen. 
Ook dichter bij huis maakt identitaire politieke mobilisatie deel uit van 
ons collectief geheugen. De ontwikkeling van de vrouwenbeweging en 
van de holebibeweging zijn voorbeelden bij uitstek van sociale bewegin-
gen die de gevestigde orde uitdagen vanuit identitaire motieven, met 
name vrouw-zijn en homoseksualiteit. Sinds een aantal jaren, meer be-
paald sinds de jaren 90, laten etnisch-culturele minderheden ook steeds 
vaker van zich horen in het publieke forum.66 
De politieke geschiedenis van de etnisch-culturele minderheden in België, 
en meer bepaald Vlaanderen, is nog vrij recent. Dat betekent niet dat ze 
ondertussen werkeloos toekeken. Een uitgebreid netwerk van etnische, 
culturele, religieuze en andere verenigingen werd sinds de tweede helft 
van de jaren zestig uitgebouwd. 
In een eerste periode gebeurde dit vooral met de actieve steun – of zelfs 
tussenkomst – van de landen van herkomst, zowel binnen de Turkse als 
binnen de Marokkaanse gemeenschap. Vooral de Turkse overheid, via 
haar consulaire posten en ambassades, maar ook via het sturen van leer-
krachten islamonderricht en Turkse taal en cultuur, of nog via imams 
in Belgische moskeeën. Ze zetten Turkse gastarbeiders aan om zich op 
etno-nationale basis te organiseren in allerhande Turkse verenigingen. 
In mindere mate geldt dit ook voor de Marokkaanse gemeenschap. Daar 
mag de impact van Amicales in de jaren zeventig en tachtig niet worden 
onderschat. Deze organisatie heette voluit Amicales des ouvriers et com­
merçants en werd in 1973 opgericht in Frankrijk. Marokkaanse overheids-



de begrensde veerbeelding	 115

kringen trachtten zo een permanent communicatiekanaal op te zetten 
met de Marokkanen in het buitenland. Algauw groeide dit uit tot een 
instrument voor politieke en economische controle. Zo stimuleerde men 
de arbeiders in het buitenland om geld te investeren in Marokko. De 
politieke controle richtte zich erop de arbeiders ‘neutraal’ te houden en 
te vermijden dat ze in het vaarwater kwamen van socialistische en com-
munistische netwerken (Kanmaz, 2007).
Vanaf de jaren negentig vond het etnisch-culturele landschap gaande-
weg een eigen autonomie doorheen tal van organisaties, verenigingen, 
clubs, unies en koepels. Ook het Vlaams cultuurbeleid stimuleerde in 
dezelfde periode de organisatie op basis van afkomst of een gedeeld 
verleden en verhaal (zie Sierens, 2003 & 2007). De grote koepels van 
zelforganisaties, zoals de Federatie van Marokkaanse Verenigingen, de 
Unie van Turkse Verenigingen en de Federatie van Zelforganisaties in 
Oost-Vlaanderen, zagen toen het licht. Ook vanuit religieuze hoek wer-
den zulke koepels of federaties opgericht, met de provinciale Unies van 
Moskeeën en Islamitische Verenigingen als meest zichtbare voorbeeld. 
Hoewel zich bij deze organisaties een zekere bewustzijn begon te ont-
wikkelen rond de eigen identiteit en positie in de bredere samenleving, 
was er nog geen sprake van identitaire actie omdat ze zich nog voor
namelijk tot hun eigen achterban richtten. Deze socioculturele vereni-
gingen van etnisch-culturele minderheden behoren, zoals de Nederland-
se socioloog Duyvendak het stelt, eerder in de categorie ‘subcultuur’ 
thuis dan bij de identitaire sociale bewegingen. Subculturen, aldus Duy-
vendak, zijn vooral bezig met ‘verlangens’ van de eigen groep, terwijl 
een identitaire beweging ‘belangen’ vooropstelt en dus een bewustzijn 
over de eigen positie in de bredere context plaats, wat een zekere mate 
van politisering vereist.67

Pas tegen het einde van de jaren negentig krijgen dergelijke identi-
taire sociale verenigingen een radicaal politieke vertaling. De opkomst 
van de Arabisch-Europese Liga vormt allicht een van de meest uitge-
sproken voorbeelden ervan, althans in Vlaanderen. Een van de be-
langrijkste verschilpunten van de beweging met haar voorgangers is 
de offensieve houding ten aanzien van ‘de integratie-industrie’, de 
sterke nadruk op zelfredzaamheid – ook in de financiering, alsook de 
radicale kritiek op de etno-nationale invulling van het Vlaams burger-
schapsdenken.68 
Het benadrukken van identiteit is echter niet het alleenrecht van min-
derheden. In het huidige globale tijdperk lijkt identiteit van cruciaal 
belang om de menselijke conditie te begrijpen. Globalisering blijkt im-
mers niet alleen tot uniformisering te leiden, maar tegelijkertijd tot de 
afbakening van grenzen en culturele verschillen. Identiteiten worden 



116� deel 1

dus belangrijker naarmate grenzen, ten gevolge van de globalisering, 
ogenschijnlijk vervagen (cf. Friedman, 1997). Globaliseringsprocessen 
worden in laatste instantie gebruikt om communautaire of zelfs paro
chiale identiteiten te construeren (Meyer & Geschiere 1999; Hall, 1993). 
Zo zien we hoe de meerderheid steeds vaker identiteit terugbrengt in het 
politieke spel. Denk maar aan de hevige debatten over de Vlaamse iden-
titeit die de laatste jaren woeden. De verrechtsing in Vlaanderen en het 
electorale succes van NV-A en Vlaams Belang moeten dan ook gezien 
worden in het licht van de constructie en versterking van nieuwe natio-
nale (regionale) identiteit. 
Juist daarom worden identitaire bewegingen zelden warm onthaald 
door progressieve kringen. Tijdens de opkomst van de Arabische Euro-
pese Liga werd de beweging ervan beschuldigd een gevaarlijk en polari-
serend wij/zij denken te propageren. De voorman van de AEL, Dyab 
Abou Jahjah werd al snel tot de ‘Filip De Winter van de allochtonen’ 
gedoopt, en de Arabische identiteit die de beweging naar voor schoof 
werd als een reactionaire, conservatieve en enge vorm van nationalisme 
gezien.69 
Identitaire mobilisatie van minderheden wordt dus al snel als een exclu-
sieve mobilisatie van bepaalde groepen voor eigen specifieke rechten 
gezien, zowel door links als door rechts. Zo meent de bekende historicus 
Eric Hobsbawm, die zijn marxistisch profiel niet onder stoelen of ban-
ken steekt, dat identiteitspolitiek het universalistische potentieel van 
een links project mist. Terwijl het linkse project zich volgens hem tot 
iedereen richt, beperken identitaire bewegingen zich tot de leden van 
een bepaalde groep: ‘Identitaire groepen draaien om de eigen groep, 
[bestaan] voor de eigen groep, en voor niemand anders.’ (Hobsbawn, 
1996 – eigen vertaling). 
Dergelijke kritiek beperkt zich trouwens niet tot de sociopolitieke mobi-
lisatie van etnische minderheden, maar wordt steevast ook over andere 
vormen van identity politics geuit. Anja Meulenbelt beschrijft bijvoor-
beeld in De Schaamte Voorbij de moeilijkheden die ze ondervond om fe-
ministische thema’s binnen socialistische kringen geagendeerd te krij-
gen. Thema’s die zij prioritair achtte, zoals huiselijk geweld of abortus, 
werden door haar mannelijke kameraden als secundair gezien en stief-
moederlijk behandeld. In sommige gevallen leidde haar feministische 
engagement zelfs tot verhitte discussies en leverde het haar het verwijt 
op de socialistische strijd te willen verzwakken. 
Hoewel het risico op thematische en strategische verenging bij identi-
taire bewegingen reëel is (cf. infra), gaat zo’n lezing die identitaire mo-
bilisaties beperkt tot de belangenbehartiging voor de eigen groep, voor-
bij aan een aantal fundamentele kenmerken van deze bewegingen. 



de begrensde veerbeelding	 117

Vooreerst berusten zo’n lezingen doorgaans op een karikaturale voor-
stelling van de bewegingen zelf. Over de stereotiepe wijze waarop de 
AEL in beeld en tekst werd gebracht is intussen veel inkt gevloeid 
(cf. De Witte, 2004; Benzakour, 2004). Kritieken als zou de AEL exclu-
sief focussen op het welbevinden van de eigen groep, gaan voorbij aan 
de principiële opstelling van de beweging rond antiracistische thema’s, 
de herverdelingskwestie, maar ook de samenwerking, zelfs electoraal, 
met andere linkse krachten, zoals de lijst Resist tijdens de gemeente-
raadsverkiezingen van 2004. Het meest bekende voorbeeld is allicht 
het beruchte interview in Knack van 21 Augustus 2002, waarin Dyab 
Abou Jahjah uitvoerig aan bod komt over burgerschap en de socio-
economische achterstelling van minderheden, racisme en discriminatie 
in verschillende maatschappelijke domeinen (tewerkstelling, huisves-
ting). Het enige wat men echter onthield van het interview, was Abou 
Jahjah’s vermeende eis dat Arabisch als vierde landstaal zou worden 
erkend.70 
Daarnaast gaat de gelijkstelling tussen identitaire beweging en nationa-
lisme voorbij aan het verschil in machtspositie tussen deze twee vormen 
van mobilisatie, en aan de verschillende doelstellingen van beide groe-
pen ten aanzien van het dominante burgerschapsdiscours. Daar waar 
nationalisme verwijst naar een culturele en etnische invulling van geo-
grafische en politieke grenzen, trachten identitaire mobilisaties juist een 
bepaald verschildenken in te schrijven in de publieke ruimte. En terwijl 
nationalistische bewegingen het dominant burgerschapsbegrip meestal 
vereenzelvigen met een bepaalde culturele groep, een specifieke taal en 
bepaalde geschiedsschrijving, trachten identitaire bewegingen veelal al-
ternatieve verhalen, praktijken en trajecten in het dominant burger-
schapsverhaal te integreren. 
Door identitaire beweging te verengen tot een ‘beweging voor de eigen 
groep’ wordt aan een fundamenteel kenmerk van deze mobilisatie voor-
bij gegaan: de fundamentele kritiek op het alledaagse racisme (Essed, 
1988), die zich vooral veruitwendigt door een kritiek op de impliciete 
– en soms zelfs expliciete – etno-nationale norm die onze maatschap-
pelijke structuren veronderstellen. 

Identiteitspolitiek als kritiek op het alledaags racisme

De Amerikaanse socioloog Craig Calhoun (1994) meent dat de notie 
erkenning centraal staat in de mobilisatie van identitaire bewegingen: een 
erkenning van deelaspecten van een identiteit die in het publieke forum 
zelden aan bod komen (zoals de seksuele of culturele verschillen), van 
een politisering van maatschappelijke problemen die vaak als privé wor-



118� deel 1

den gezien (zoals huiselijk geweld) en een erkenning van culturele uitin-
gen of de geschiedschrijving die de ‘canon’ niet haalt. 
De ‘universele’ waarden die naar voor worden geschoven zijn immers 
niet zo universeel als men doet uitschijnen. In de feministische hoek 
vinden we een uitgebreide literatuur die de witte, mannelijke, heterosek-
suele en middenklasse veronderstellingen die aan de basis van ons bur-
gerschapsdenken liggen, blootstellen en bekritiseren.71 Zo beschrijft de 
Amerikaanse historica Joan Landes (1996) hoe de Franse Revolutie ener-
zijds het einde van een aristocratische en klerikale regime betekende, 
maar anderzijds ook een periode van geïnstitutionaliseerde seksuele ver-
schillen inluidde: vanaf 1793 werden vrouwen niet geschoold genoeg 
geacht om deel te nemen aan het politieke leven, en werden ze buiten de 
politieke gemeenschap gehouden. Niet alleen in de recente geschiedenis 
van de moderniteit zien we hoe racistische en heteroseksuele normen 
doorwerken, maar ook vandaag – in het democratische West-Europa – 
zien we hoe het agenderen van bepaalde thema’s moeilijker worden 
naarmate ze zich verwijderen van die witte, heteroseksuele, mannelijke 
en middenklasse norm. Zo wordt huiselijk geweld nog al te vaak als een 
‘privéprobleem’ beschouwd,72 discriminatie en racisme vallen onder het 
nietszeggende ‘gelijkekansenbeleid en worden slechts in beperkte mate 
gekoppeld aan een algemener huisvestings-, tewerkstellings- of onder-
wijsbeleid.73 
Verder veronachtzaamt zulke eenzijdige lezing het feit dat ‘algemene’ 
politieke en sociale rechten door vooronderstellingen worden ingevuld 
die vaak ongewild bepaalde sociale en culturele groepen bevoordelen. 
Zo komt de voorkennis die in het onderwijssysteem wordt veronder-
steld, zowel van taal als feitelijke kennis, vooral ten goede aan een socio-
culturele middenklasse. Het historische en culturele erfgoed dat aan 
jonge kinderen wordt doorgegeven is immers een bepaalde selectie van 
de West-Europese geschiedenis, die het zelfbeeld van kinderen met een 
migratieachtergrond negatief beïnvloedt. Hun verhaal en geschiedenis 
komen amper aan bod in het onderwijssysteem. Deze kinderen en jonge-
ren krijgen impliciet de boodschap mee dat ze geen vermeldenswaardig 
collectief verhaal hebben, dat hun voorouders geen noemenswaardige 
cultuur hadden en het Westen zijn vooruitgang enkel aan zichzelf te 
danken heeft, en andersom dat het ‘niet-Westen’ haar onderontwikke-
ling aan haar eigen onbekwaamheid dankt. 
Niet alleen het onderwijs, ook de media richten zich slechts tot een seg-
ment van de bevolking wanneer ze dé ‘kijkers’ of ‘lezers’ aanspreken. 
Thema’s zoals huiselijk geweld, discriminatie of racisme worden door 
journalisten nog steeds systematisch als ‘specifieke’ thema’s behandeld, 
die vooral binnen aparte niches aan bod komen. Topics zoals kinder



de begrensde veerbeelding	 119

opvang of stakingen bij het openbaar vervoer daarentegen zijn thema’s 
van algemeen belang, ook al raken ze vooral jonge, werkende ouders of 
pendelaars. Ook de politiek is in hetzelfde bedje ziek. Wanneer politici 
het hebben over ‘de mensen’, gaat het zelden over etnische en religieuze 
minderheden. 
Het alledaagse racisme wordt het duidelijkst in de symbolische, cultu-
rele en materiële scheidingslijn die Vlaanderen hanteert om zijn bevol-
king op te delen, die tussen autochtoon en allochtoon. Door systematisch 
een bepaald deel van de bevolking bij de ‘autochtonen’ te plaatsen, en 
een ander deel bij de ‘allochtonen’ – of het nu gaat om de eerste of de 
derde generatie – wordt een essentieel en onoverbrugbaar verschil ver-
ondersteld (zie ook het essay van Arnaut en Ceuppens). Wat de alloch-
tonen immers vooral kenmerkt is dat ze van ‘elders’ komen, en dus niet 
van hier zijn. Hierdoor wordt hen ook het recht ontnomen om mee vorm 
te geven aan de verbeelding van Vlaanderen, aangezien ze uit Vlaanderen 
worden weggedacht. Activiteiten van etnische minderheden worden voor
al vanuit een ‘nicheperspectief’ benaderd. Artistieke producties van minder
heden worden bij voorbaat als ‘sociaal artistieke’ producties gezien.74 
Het deel van het maatschappelijk middenveld dat door minderheden wordt 
georganiseerd, wordt als ‘allochtone organisaties’ gezien, en de migratie
geschiedenis en multiculturele samenstelling van Vlaanderen komt 
vooral aan bod tijdens speciale themadagen of weken van de diversiteit. 
Het perverse gevolg van deze tweedeling is een ‘allochtonisering’ van 
maatschappelijke problemen. De ontwikkeling van een kennismaat-
schappij, het delocaliseren van bedrijven en de recente financiële crisis 
raken vooral de laagste en meest kwetsbare segmenten van onze samen-
leving. Laaggeschoolde werkkrachten komen alsmaar moeilijker aan 
een vaste baan en zijn steeds vaker afhankelijk van tijdelijke contracten 
in een arbeidsmarkt die steeds meer flexibiliteit verwacht – lees: bereid-
heid om met onzekere arbeidsstatuten te werken. Aan het begin van de 
eenentwintigste eeuw fungeren etnische minderheden vaak als zwakste 
schakel. Net daarom zijn ze de barometers die ons zouden moeten toe-
laten ons economische wel en wee, het emancipatorische potentieel van 
ons onderwijsstelsel en de effectiviteit van ons sociale herverdelings
model te evalueren. Maar door hen systematisch tot allochtoon te her
leiden, worden de achterstellingen binnen deze groepen al even syste-
matisch als een ‘integratieprobleem’ gezien, en buiten de Vlaamse 
samenleving geplaatst. 
Slechts weinigen denken bij het horen van de term ‘armoede’ aan 55 pro
cent van de Belgisch-Marokkaanse en Belgisch-Turkse minderheden. 
Achterstand in het onderwijs bij minderheden ligt vooral aan taal- en 
culturele verschillen, en die worden zelden gelinkt aan het feit dat ons 



120� deel 1

Vlaams onderwijssysteem vooral ten goede komt aan kinderen uit een 
gegoede en opgeleide middenklasse en er nog steeds niet in slaagt sociale 
verschillen te nivelleren (Jacobs et al. 2009). ‘Witteboordencriminali-
teit’ die zich vooral bij een gegoede middenklasse voordoet, blijft nage-
noeg onzichtbaar. Wat vooral opvalt is de zwarteboordencriminaliteit, 
doorgaans bij de zwakkere segmenten van de samenleving waarin min-
derheden oververtegenwoordigd zijn. ‘Kutmarokkanen’ heropvoeden 
luidt dan het ultieme wondermiddel: pleidooien voor ‘zachte repressie’ 
vinden dan ook sneller ingang omdat criminaliteit als een symptoom 
voor een gebrekkige integratie van de ‘anderen’ wordt gezien.75 Dat pe-
riodes van economische laagconjunctuur vooral laaggeschoolde min-
derheden treft, lijkt daarbij bijkomstig.76 Het enige wat we onthouden is 
dat in verhouding meer ‘allochtonen’ werkloos zijn, wat vervolgens van-
zelfsprekend toegewezen wordt aan hun attitudeprobleem.77 
De opdeling autochtoon/allochtoon maakt het op die manier mogelijk 
bepaalde maatschappelijke problemen selectief te culturaliseren, ze bij 
voorbaat toe te schrijven aan een bepaalde bevolkingsgroep, en elke 
structurele analyse van en kritiek op de bestaande machtsverhoudingen 
en herverdelingssleutels in de kiem te smoren. Een segment van Vlaan-
deren wordt hierdoor niet alleen systematisch buiten onze collectieve 
verbeelding geplaatst, ook worden sociale problemen met een onder-
deel van ons maatschappelijk weefsel geassocieerd dat wij als ‘vreemd’ 
bestempelen, wat niet uit ons is ontsproten, en dat we tevens niet in ons 
maatschappelijk lichaam wensen te integreren (Schinkel, 2007; Blom-
maert & Verscheuren, 1992). 
Door het ‘persoonlijke’ politiek te maken, leggen identitaire mobilisa-
ties daarentegen de vinger op de limieten van de algemene toepasbaar-
heid van onze structuren. Ze maken de ‘witte privileges’ manifest, en 
tonen aan hoe onze maatschappelijke structuren en publieke ruimte wel 
degelijk een bepaalde economische, culturele en seksuele groep bevoor-
delen en sociale achterstelling creëren. Deze alternatieve stemmen, ver-
halen en discours vormen op symbolische en materiële gronden een uit-
daging voor de gevestigde orde door enerzijds ‘andere’ verhalen over de 
collectiviteit naar voor te schuiven (bv. feministische literatuur en ken-
nisproductie) en anderzijds alternatieve circuits te voorzien (bv. mos-
keeën, culturele organisaties of nog, halal beenhouwerijen) om tegemoet 
te komen aan hun noden en als kanaal voor hun belangenbehartiging. 
De ogenschijnlijke paradox is dat het zichtbaar maken van het verschil 
niet noodzakelijk de evolutie naar een gedifferentieerde burgerschaps-
notie impliceert, maar juist de eis van een inclusieve burgerschapsnotie 
inhoudt. Identitaire bewegingen maken vooral de vooronderstellingen 
zichtbaar die aan de basis liggen van het gemeenschappelijke kader en 



de begrensde veerbeelding	 121

van de publieke ruimte. Een proces dat nodig is om deze veronderstel-
lingen te kunnen overstijgen en naar iets collectiefs te evolueren. Het 
verschil claimen vormt als het ware de noodzakelijke voorwaarde om tot 
meer gemeenschappelijkheid te komen. 

Welk verhaal vertellen we? 

‘We hebben dezelfde achtergrond maar toch voel ik mij anders. Blijf ik je zuster 
als ik geen hoofddoek wil dragen?Beschouw je mij nog als moslim als ik zeg dat 
ik homoseksueel ben?’ 

Door het verschil expliciet in de publieke ruimte te brengen, dagen iden-
titaire bewegingen de homogeniteit ervan uit. Ze weigeren het dominante 
etno-nationale verhaal dat het culturele verschil als een probleem ziet 
waarmee, door middel van ‘integratie’, snel komaf moet worden gemaakt. 
Ze verwerpen het racistische verhaal dat over hen wordt verteld, of nog, 
de plaats in de samenleving die hen wordt toegeschreven [vooral alloch-
toon]. Door het recht op te eisen zichzelf te benoemen in de publieke 
ruimte, dragen identitaire bewegingen bij tot de verveelvoudiging van 
de ervaringstrajecten en de hybridisering van diezelfde publieke ruimte. 
Maar met welke identiteit, met welk verhaal, met welk ‘wij-gevoel’ wordt 
er gemobiliseerd in deze strijd om erkenning? Vaak wordt dat ‘wij-ver-
haal’ bepaald door de machtsverhoudingen binnen de groep. Hierdoor 
vindt een omsluiting plaats die een zekere hardheid bevat, die niet al-
leen verstikkend is, maar ook uitsluitend kan zijn. Want naast het ‘wij-
verhaal’ dat op een specifiek moment naar voren wordt geschoven, zijn 
er tal van andere vertellingen. Vertellingen die een andere vlag naar voor 
schuiven om ‘de groep’ te definiëren, en die andere lijdenswegen en an-
dere vormen van pijn willen tonen. 
De mobilisatie langs islamitische weg mag dan nog een krachtig signaal 
vormen tegen de alom heersende islamofobie en bijdragen tot een mul-
tireligieus en multicultureel Vlaanderen, door de islam expliciet als eni-
ge en ultieme referentie te nemen, wordt soms aan andere identificatie-
vormen, leefwijzen en praktijken voorbijgegaan. Wat bijvoorbeeld met 
de etnische en culturele identificatie (Maghrebijns, Turks, Koerdisch, 
Arabisch of Berbers)? Wat met al diegenen die zich ook gekwetst voelen 
door de manier waarop de islam in de publieke ruimte wordt aangeval-
len, maar die niet-praktiserend zijn, of zelfs niet geloven? Wat met de 
pijn van hen die hun ongeloof moeten verbergen, bang dat de onthul-
ling hen buiten de groep zal plaatsen? 
Welk verhaal te vertellen? Net als elders worden de lijnen van het ver-
haal van de groep vaak door heteroseksuele mannen uitgezet. Zij sturen 



122� deel 1

de prioriteiten van de emancipatiedynamieken en verhullen liever be-
paalde gevoelige kwesties. Gender wordt – net als bij de dominante 
witte groep – tot een ‘subcategorie’ herleid, en in de marge van het poli
tieke handelen geplaatst. Vrouwen krijgen een plaats als strijdzuster, die 
vooral op solidaire wijze verzet moet bieden tegen het racisme en de 
discriminatie die de mannen ondervinden. Seksuele rollenpatronen blij-
ven op een conservatieve leest geschoeid, en worden in sommige geval-
len zelfs het ultieme symbool van culturele authenticiteit. Tegelijk stel-
len we vast dat in een racistische context, waarin minderheden vaak op 
hun seksualiteit worden aangevallen, de genderkwestie tot een ‘interne 
aangelegenheid’ wordt herleid. Zogeheten taboethema’s, zoals huiselijk 
geweld, seksueel misbruik en drugs, worden binnenshuis gehouden. Ze 
in de openbaarheid brengen in een Vlaamse context die deze thema’s tot 
favoriete infotaintment heeft uitgeroepen (ter bevestiging van de eigen 
superioriteit) zou de antiracistische strijd kunnen verzwakken, is de rede
nering van de hoeders van het interne discours. Over seksuele minderhe-
den wordt al helemaal niet gesproken. Die laatste ‘bestaan’ immers niet, 
en als ze al bestaan, dan worden ze buiten ‘de gemeenschap’ geplaatst 
onder het mom dat homoseksualiteit niet bestaat binnen de islam.
Dit plaatst diegenen die een ander verhaal over de gemeenschap wensen 
te vertellen en die andere lijdenswegen naar voor willen schuiven, voor 
een dilemma. Hoe te spreken zonder ongewild racistische stereotypes 
over de islamitische man, de homofobie van moslims, de intolerantie 
van de islam te bevestigen? Kritiek wordt immers niet in het luchtledige 
geuit. Er staan altijd luisteraars klaar die de argumenten maar al te gretig 
als bewijsmateriaal gebruiken om de achterlijkheid van moslims aan te 
tonen. Hoe kan een kritiek worden geformuleerd die niet in de kaart 
speelt van een neokoloniaal discours die vrouwenonderdrukking en homo
fobie als essentiële kenmerken van de onbeschaafde ander – i.c. de mos-
lim – ziet? Hoe kan een veelvuldige kritiek worden geuit die het domi-
nante verhaal dat over de groep wordt verteld voortdurend in vraag stelt, 
maar tegelijk gestoeld is op een consequent antiracistische houding? 
bell hooks78 beschrijft in Ain’t I a Woman hoe Afro-Amerikaanse vrouwen 
in de Verenigde Staten zich lang in stilzwijgen hulden over het seksisme 
waar ze dagelijks het slachtoffer van waren, louter om solidair te blijven 
met de strijd van hun broeders tegen het racisme in de Amerikaanse 
samenleving: ‘Terwijl wij mannelijke concepten van de zwarte macho als 
afstotelijk en beledigend verwierpen, spraken wij niet over onszelf, over 
ons als zwarte vrouwen, over wat het betekent om het slachtoffer te zijn 
van seksistisch-racistische onderdrukking.’ (hooks, 1981: 9 – eigen verta-
ling). hooks verwerpt het stilzwijgen omdat het de ontkenning betekent 
van een deel van haar zijn. In naam van de solidariteit met haar broeders 



de begrensde veerbeelding	 123	 123

die gebroken zijn door het racisme en het dagelijkse geweld en in naam 
van het verzet tegen het racisme bij witte feministische strijdzusters, werd 
te lang gezwegen. 
Men zwijgt, niet alleen om te voorkomen dat bepaalde vooroordelen 
worden bevestigd, men zwijgt vooral omdat de taal die voorhanden is 
ontoereikend is, en ons verplicht te kiezen. Omdat we zien hoe zij die 
wel praten, maar al te vaak bijdragen tot bestaande racistische en stereo
tiepe voorstellingen over Arabieren, moslims en andere minderheden.79 
Ain’t I a woman leest daarentegen als een verwerping van dat zwijgen, en 
als een meervoudige kritiek. Een kritiek op de racistische denkbeelden 
die in de witte Amerikaanse maatschappij over Afro-Amerikaanse man-
nen én vrouwen bestaan (de zwarte man als pooier, als onderdrukker, 
als overgeseksualiseerd wezen / de zwarte vrouw als lustobject, als pas-
sieve en dociele vrouw). Een kritiek op het racisme van witte Ameri-
kaanse feministen op hun afkeer voor hun broeders en vaders en – meer 
algemeen – voor hun zwart zijn. Maar ook een kritiek op het seksisme, 
zowel van witte mannen als van haar broeders, die haar intellect, haar 
seksualiteit en haar vrijheid niet respecteren.

Behoefte aan een nieuw vocabularium, een nieuw verhaal

Rest ons dan enkel het zwijgen, en delen van onszelf geweld aandoen 
(onze vrouwelijkheid, onze seksualiteit, onze geloofsovertuiging)? Of 
toch praten en andere delen van onszelf veronachtzamen (racistische 
stereotypen bevestigen)? Kunnen we manieren bedenken waarmee we 
in Vlaanderen een dergelijke meervoudige kritiek ontwikkelen zonder 
onszelf te kwetsen? Een positie waarbij we kritisch staan ten aanzien van 
een éénzijdige vertelling over onze identiteit en tegelijk racistische stereo
tiepen aanklagen? 
Cornel West beschrijft in Race Matters dat het de Afro-Amerikaanse ge-
meenschap aan intellectuele en culturele leiders met een profetische visie 
ontbreekt. Volgens hem zijn binnen de Afro-Amerikaanse intelligentsia 
vooral twee categorieën aanwezig. Ten eerste, wat hij race-distancing eli­
tists noemt: een intellectuele elite die vooral geliefd wil worden door de 
dominante blanke samenleving, en zich regelmatig kritisch uitlaat over 
de eigen achterban om haar symbolisch kapitaal te verhogen. Daarnaast 
onderscheidt hij race-embracing rebels, een elite die haar energie vooral 
steekt in het aanklagen van de bevoorrechte positie van de witte meer-
derheid, zonder creatieve alternatieven naar voor te schuiven. Hoewel 
deze aanklacht van witte privileges noodzakelijk is, kan die al snel om-
slaan in een vorm van wrok en in lege retoriek, die de verbeeldings-
kracht geen stap vooruithelpen en vooral de bestaande hiërarchieën be-



124� deel 1

vestigen. Leiders met een ‘profetische visie’ daarentegen durven de 
gekende kaders te overstijgen. Ze durven een nieuw verhaal vertellen 
dat ingebed is in een aanklacht van de dominante machtsverhoudingen 
en het racisme, maar tegelijk ook nieuwe denkbeelden aanboort die 
radicaal met de racistische minderwaardigheidsketen breken. 
Nieuwe verhalen vertellen is vooral een kwestie van durf en vertrouwen. 
Durf om gevestigde polariteiten te overstijgen, en erop te vertrouwen 
dat de complexiteit van je verhaal uiteindelijk gehoor zal vinden. Het 
racisme in de samenleving tast immers niet enkel het zelfbeeld en de 
eigenwaarde van minderheden aan, maar bepaalt ook rond welke the-
ma’s wel of niet kan worden gesproken, en welk beeld we van onszelf 
mogen scheppen. Vlaanderen en West-Europa mogen dan nog vrij zijn in 
de zin dat iedereen kan spreken en waar de vrijheid van meningsuiting 
geldt, maar niet elk verhaal of discours wordt ook gehoord of krijgt 
ruimte in het publiek debat (cf. Sunier, 2005).
Het dominante racistische discours stelt moslims als vrouwenonder-
drukkers voor, waardoor ruimte voor het spreken over thema’s als hui-
selijk geweld of seksualiteit ons als het ware ontnomen wordt. Op de-
zelfde manier wordt als verzet tegen neokoloniale en paternalistische 
‘beschavingsmissies’ die moslims minder homofoob willen maken (en 
hierbij gemakshalve vergeten dat homofobie in Europa nog alive and 
kicking is), homoseksualiteit tot een fremdkörper herleid, tot iets wat niet 
binnen de groep past en ‘het Westen’ ons wil opleggen. 
Een identitaire politiek kan pas werkelijk emancipatorisch zijn indien ze 
de complexiteit van de groep erkent en deze omarmt, in plaats van ze tot 
een ‘interne keuken’ te herleiden, of ze als een ‘individuele afwijking’ af 
te doen. Racistische en paternalistische afhankelijkheidsketens kunnen 
pas worden doorbroken indien minderheden het zelfvertrouwen ont-
wikkelen hun zelfbeeld zélf te bepalen, en zich loswrikken van het de-
fensieve karkas dat slechts toelaat racistische clichés te verwerpen of 
praktijken die aangevallen worden uit te roepen tot symbolen van cultu-
rele authenticiteit. 
De hoofddoek is voor vele moslima’s een religieuze praktijk die een in-
trinsiek onderdeel van hun spirituele zoektocht vormt. De systematische 
degradatie van dit kledingstuk sinds het einde van de negentiende eeuw 
door neokoloniale westerse patriarchen heeft er echter toe geleid dat het 
voor vele moslims ook een symbool van culturele authenticiteit werd 
(Ahmed, 1992; zie ook Bendadi, 2008). Of om het met Fanon te zeggen: 
‘Als verzet tegen de koloniale aanval op de hoofddoek biedt de gekolo-
niseerde de praktijk van de hoofddoek.’ (Fanon, 1964: 171 – eigen verta-
ling). Juist daarom is het belangrijk om de manier waarop de hoofddoek 
tot een symbool van culturele authenticiteit werd uitgeroepen in vraag 



de begrensde veerbeelding	 125

te stellen. Niet om de legitimiteit van dit kledingsstuk in vraag te stellen, 
noch om de religieuze waarde ervan te verwerpen, en al zeker niet om 
racistische maatregelen die de hoofddoek uit het publieke debat wensen 
te weren te steunen. Maar vooral om andere belevingen van de islami
tische identiteit zichtbaar te maken, en niet in de neokoloniale en islamo
fobische val te lopen die identiteiten van minderheden tot één praktijk, 
of één uiterlijk tracht te reduceren en te fixeren. Of met andere woorden: 
om samen, met én zonder hoofddoek, verzet te bieden aan het heersende 
islamofobische discours dat over gesluierde moslima’s bestaat.80 

Identiteit als wederzijdse afhankelijkheid

‘Kan je me jouw verhaal vertellen? Kunnen we naar elkaar luisteren? Hoor je 
wat ik werkelijk vertel? Kunnen we samen iets opbouwen vanuit onze verschil­
lende levens/trajecten?’

Pijn, ongemak, verwarring, schuld. Gevoelens die vaak aan ons knagen 
wanneer we bepaalde evidenties moeten doorprikken. De vanzelfspre-
kendheid dat wij allemaal ‘gelijk’ zijn, en de strijd op ‘dezelfde’ manier 
zouden invullen. Dat we seksisme op dezelfde wijze zouden ervaren als 
onze witte strijdzusters. Of racisme op dezelfde wijze zouden duiden 
als onze linkse bondgenoten. Dat racisme voor ons niet alleen het Vlaams 
Belang betekent, maar dat het ons dagelijks leven doordringt, ons zelf-
beeld aantast, en voortdurend doorwerkt in de wijze waarop we worden 
benaderd, ook door onze ‘witte’ strijdbroeders- en zusters. Armoede, 
criminaliteit, drugsverslaving zijn voor ons geen abstracte statistieken, 
maar verwoesten de jonge levens van onze naasten. Cultuur en identiteit 
zijn geen loze begrippen maar maken onlosmakelijk deel uit van onze 
emancipatie. Je kunt immers pas werkelijk groeien indien je ook werke-
lijk bestaat, met alle verschillende dimensies en aspecten van je zijn. 
Als minderheid, als Marokkaanse, als Turkse, als Vlaamse, als Belgische, 
als moslima, als gelovige, als niet-gelovige, als activiste, als dochter, als 
zuster, als vrouw. 
Deze evidenties telkens opnieuw in vraag stellen is broodnodig. Het ver-
schil beklemtonen is een noodzakelijke voorwaarde om aan de geweld-
dadigheid van de dominante norm te ontsnappen. Een norm die maar al 
te vaak onzichtbaar blijft. Een racistische norm, een witte norm, maar 
ook een heteroseksuele en seksistische norm. 
De strijd om het verschil gaat fundamenteel om het verwerpen van de 
veronderstelde homogeniteit van levenstrajecten, ervaringen en identi-
taire belevingen. Het gaat niet enkel om de erkenning van een ‘diversi-
teit’, maar vooral om de verwerping van een keurslijf waarin minderheden 



126� deel 1

(etnisch, seksueel, religieus) worden gedwongen, en om de verschillende 
vormen van disciplinering waaraan ze worden onderworpen (laat je 
hoofddoek, je moeder/vaderschap, je andere geaardheid thuis achter). 
Die vrijheid waaraan in Vlaanderen lippendienst bewezen wordt, is 
daarom slechts een dunne vernislaag omdat ze berust op de ontkenning 
van haar heterogeniteit. 
In zijn beklijvende opstellen Het minimale Zelf en andere opstellen (1991) 
spreekt de Britse cultuurtheoreticus Stuart Hall over de noodzaak ‘nieuwe 
identiteiten’ te ontwikkelen. Nieuwe identiteiten onderscheiden zich 
van oude doordat het verschil niet in termen van oppositie, maar in ter-
men van relationaliteit wordt bedacht. De eigen identiteit wordt niet lan-
ger in oppositie tot de ander gedacht, er wordt geen zuivere eigen iden-
titeit verondersteld die niet door ‘de ander’ worden beïnvloed. Maar 
identiteiten worden geconstrueerd vertrekkende vanuit het fundamen-
tele besef dat we enkel bestaan in verhouding tot de ander. Ik besta 
omdat de ander mij ziet en aanspreekt. Omdat de ander mij ziet en er-
kent. Zonder die wederzijdse erkenning zou ik niet bestaan. Dit besef, 
dat we niet enkel dankzij ‘de ander’ bestaan, maar dat we elkaar nodig 
hebben – van elkaar afhankelijk zijn – om te kunnen bestaan, ligt aan de 
basis van ‘nieuwe identiteiten’. 
Maar eigenlijk zijn deze identiteiten niet echt ‘nieuw’ te noemen. Elke 
identiteit bestaat immers enkel doordat ze zich in verhouding tot een 
andere vormt – iets wat de Franse filosoof Jacques Derrida een ‘constitu-
tieve andere’ noemde. Dit kan men, ironisch genoeg, zelfs vaststellen in 
het racistisch zelfbeeld waarlangs autochtoon Vlaanderen zich tot haar 
etnische minderheden verhoudt. 

Wij [de autochtonen] – vrij – beschaafd. 
Zij [de allochtonen] – onvrij – onbeschaafd. 

De ‘autochtonen’ bestaan enkel doordat ze ‘allochtonen’ hebben waar-
van ze zich kunnen onderscheiden. Het begrip ‘autochtoon’ krijgt al-
leen betekenis doordat er een vreemde andere wordt verondersteld die 
niet bij de eerste groep thuishoort. Wie die ‘allochtoon’ nu juist is, maakt 
niet echt uit: gisteren waren het de Spanjaarden of de Italianen, soms 
zijn het de Walen, en vandaag is het vooral de moslim. Maar wat telt is 
dat de ‘autochtoon’, door zich van de ‘allochtoon’ te onderscheiden, een 
soort van wij-gevoel kan creëren en zich een soort van samenhorigheids-
gevoel kan aanmeten. Een identiteit kan vormen. 
Maar in deze afhankelijkheidsketen bevindt zich, ironisch genoeg, niet 
zozeer ‘de allochtoon’ als wel ‘de autochtoon’ in een kwetsbare positie. 
Vlaanderen heeft als het ware ‘allochtonen’ nodig om haar racistische en 



de begrensde veerbeelding	 127

etno-nationale denkbeelden te kunnen voeden. ‘Autochtonen’ hebben 
‘allochtonen’ nodig om te kunnen bestaan, om zich een superieure be-
schavingspositie te kunnen blijven aanmeten en een geprivilegieerde 
positie in de bepaling van ‘de natie’ (allochtonen blijven immers de 
‘buitenstaanders’, ze zijn niet ‘de mensen’ of ‘de kijkers’). Of om het met 
Hegel te zeggen: de meester is voor zijn eigen bestaan op een ironische 
wijze afhankelijker van de slaaf dan omgekeerd. 
De reactie in Vlaanderen is er tot dusver vooral een geweest van ‘oude 
identiteiten’ van onder het stof te halen. Zowel politiek links als rechts 
zwaait met de superioriteit van de Europese beschaving en wijst op het 
fundamenteel anders-zijn van de islam. Vlaanderen lijkt zich echter van 
geen kwaad bewust. Althans het ‘oude Vlaanderen’ niet. Het gaat gretig 
door met het ontkennen van haar veranderde samenstelling en negeert 
de alsmaar groeiende groep die haar steeds minder nodig heeft om te 
bestaan. De mobilisaties van de laatste jaren tonen aan dat minderheden 
zich steeds minder afhankelijk opstellen van de racistische stereotypes 
om hun zelfbeeld te vormen. Ze verwerpen de categorie ‘allochtoon’, en 
de asymmetrische erkenningsrelatie waarop die gestoeld is. Ze wachten 
niet langer op de goedkeuring van de dominante samenleving om zich 
te ontwikkelen en als burger te kunnen bestaan. 
Als maatschappij zullen we echter allemaal verliezen indien we er niet in 
slagen de fundamentele vervlochtenheid van onze levens te erkennen. 
Hiervoor zijn ‘nieuwe’ identitaire kaders nodig, die niet langer steunen 
op een asymmetrische relatie (autochtoon/allochtoon) of die de geprivi-
legieerde positie van een bepaalde groep (autochtoon) bestendigen. 
Maar wel kaders die vertrekken van de fundamentele erkenning van 
onze kwetsbaarheid, als individu, en als collectief; en dat we elkaar nodig 
hebben om te kunnen bestaan. 





	 129

Deel 2 

Visies voor  
een ander debat 



130� deel 2

Vervang integratie  
door emancipatie
Abdou Bouzerda | AEL

Vanaf het moment dat men een maatschappelijk beladen fenomeen wil 
beschrijven, stuit men op theoretische en praktische problemen. Het 
geldt zeker voor integratie. Om te begrijpen hoe en waarom het integra-
tiedebat wordt gevoerd, moeten we integratie nader beschrijven. Toch 
blijkt dat in de praktijk niet te gebeuren. Vanaf het moment dat het 
woord integratie wordt uitgesproken, lijkt iedereen te begrijpen wat er-
mee bedoeld wordt. Het woord is een eigen leven gaan leiden in ons 
dagelijks taalgebruik en heeft zich ontwikkeld tot een algemeen aan-
vaard psychologische en taalkundige eenheid. Het begint echter inge-
wikkelder te worden als we aan de hand van een feitelijke invulling van 
het begrip overeenstemming proberen te bereiken. Het is een sterk ge-
politiseerd en democratisch begrip dat in de praktijk van betekenis kan 
veranderen afhankelijk van wie het gebruikt. 
Grosso modo kunnen we in het huidige debat omtrent minderheden in 
Europa twee definities onderscheiden. Bij het eerste is de assimilatieve 
component sterk aanwezig en wordt druk uitgeoefend op de minderhe-
den om zich in grote mate aan te passen aan de dominante autochtone 
cultuur. De dominante cultuur dient beschermd te worden en elke aan-
spraak van een minderheid in het openbaar is een belemmering voor het 
integratieproces. De tweede definitie heeft sterke emancipatieve elemen-
ten in zich. Ze vertrekt vanuit de invalshoek van een strijd voor accep
tatie, met alle diversiteit als rijkdom voor een moderne samenleving. 
De eerste omschrijving is dankzij de maatschappelijke verhoudingen de 
meest dominante. Als men politici hoort praten, kan men tussen de re-
gels proeven dat een vergaande assimilatie van de minderheden gewenst 
wordt. Veel van de wetgeving inzake het minderhedenbeleid is op deze 
definitie gebaseerd. Het hoofddoekverbod, het koppelen van de taaleis 
aan het verkrijgen van een sociale huurwoning, maar ook de roep om 
een islam die in het Nederlands beleden wordt, zijn treffende voorbeel-
den van de wens om integratie assimilatief in te vullen. 
In dit stuk wil ik ervoor pleiten om het integratiedebat radicaal anders 
te benaderen. Met radicaal bedoel ik niet alleen qua vorm en inhoud, 
maar het begrip integratie herdefiniëren door het te verwerpen. Integra-



visies voor een ander debat	 131

tie als sociologisch proces dat door verschillende factoren wordt vorm-
gegeven is een empirisch gegeven, maar integratie als eis of doelstelling 
voor minderheden door middel van overheidsbeleid moet worden ver-
worpen. Doordat integratie als eis benaderd wordt, verzandt ze in een 
debat over acceptatie van minderheden en over verschillen met de domi-
nante cultuur. Het debat dient te gaan over gelijkheid, zelfstandigheid 
en burgerschap. Kort samengevat dient het te gaan over emancipatie. Ik 
pleit tegen integratie, omdat ik voor emancipatie ben. Dit is meer dan een 
flauwe discussie over definities, dit raakt de kern van het vormgeven van 
een nieuwe samenleving gebouwd op de acceptatie van diversiteit. Laat 
sociologen over één eeuw maar discussiëren of integratie geslaagd is. 
Het is het begrip emancipatie dat het toverwoord is en oplossingen biedt 
voor de maatschappelijke spanningen en de achterstand van alloch
tonen. Ik erken dat het niet alleen een kwestie is van gelijke rechten 
verwerven en behouden, maar ook van het wegwerken van vooroorde-
len. Deze vooroordelen dienen echter alleen actief bestraft te worden als 
ze tot stelselmatige uitsluiting leiden. Een totale verwijdering van racis-
me en discriminatie in de vorm van gedrag is een illusie. Veel van deze 
vooroordelen zijn tevens te herleiden tot de achterstelling van alloch
tonen. Een vooroordeel blijft langer in stand als de achterstelling ge-
handhaafd blijft. Een groep zal hardnekkig racistisch blijven ondanks 
het wegwerken van de achterstelling. In elke samenleving blijft zo’n 
groep bestaan, ongeacht het werk dat een overheid kan leveren. 
Veel belangrijker is het racisme als maatschappelijk fenomeen tot iets 
barbaars te verklaren. Hierin spelen journalisten, artiesten, schrijvers en 
sporters, maar ook gewone burgers, een belangrijke rol. Op hen dient 
een moreel appel te worden gedaan. De overheid dient deze initiatieven te 
steunen. Een goed voorbeeld is hoe in de Verenigde Staten met racisme 
in het openbaar is afgerekend door de invloed van de burgerrechtbewe-
gingen. Racisme in het openbaar tegen zwarten wordt maatschappelijk 
afgekeurd in de Verenigde Staten. 
Zo beschreef de economist Steven D. Levitt in zijn boek Freakonomics de 
invloed van de burgerrechtenbeweging en het feminisme aan de hand 
van een analyse van honderden afleveringen van de Amerikaanse versie 
van het populaire televisieprogramma The Weakest Link. In de eerste 
ronde van de quiz heeft het zin de zwakke spelers weg te stemmen, want 
de jackpot groeit naarmate meer vragen goed beantwoord worden. 
Naarmate het spel vordert wordt het zinvol de betere spelers weg te 
stemmen om de kansen te verhogen om zelf de jackpot te winnen. Als 
kenmerken als ras en geslacht van de prestatie worden losgekoppeld, 
heeft het dus geen zin om slechte spelers door te laten gaan en/of de 
betere spelers weg te stemmen in de eerste ronden. Levitt laat zien dat 



132� deel 2

juist vrouwen en zwarten, in tegenstelling tot ouderen en hispanics, be-
voorrecht worden. De spelers zijn er zich immers van bewust dat familie 
en collega’s naar de uitzending kijken.
Uit dit onderzoek valt op te maken dat racisme in het openbaar een ge-
passeerd station is in de Verenigde Staten. Hierbij moet aangemerkt dat 
racisme als set van denkbeelden niet per definitie uitgeroeid hoeft te 
zijn. Het gedrag dat daaruit voortvloeit is wel door de maatschappelijke 
verontwaardiging begrensd. Racisme is een taboe. Racisme in de vorm 
van uitsluiting leidt tot maatschappelijke verontwaardiging. Op deze 
manier wordt een klimaat gevestigd waarbij de meest hardnekkige racist 
zich dient te houden aan ongeschreven regels om zichzelf niet buiten te 
sluiten.
Uiteraard blijft er zoiets bestaan als verborgen racisme, maar door het 
afkeuren van openlijk racisme wordt het steeds makkelijker om ander 
gedrag te stimuleren. De AEL zelf heeft er bewust voor gekozen om een 
bepaalde strategie in gang te zetten om de achterstand in de Belgische 
samenleving te bestrijden en daarmee een betere positie af te dwingen 
voor Arabieren en moslims. We hebben ons duidelijk laten inspireren 
door andere emancipatiebewegingen in binnen- en buitenland. Daarbij 
nemen we een aantal condities in acht. 
Een evidente conditie voor emancipatie is dat de minderheden hun rol 
van gasten die solliciteren naar een permanent verblijf moeten opgeven. 
Vanaf het begin heeft onze organisatie, de Arabisch-Europese Liga, er-
voor gekozen om over ons burgerschap geen dialoog te voeren. Voor 
ons is het een gegeven dat wij bij dit land horen en dit land bij ons. Zelfs 
de schijn dat we geen onderdeel zijn van deze samenleving, hebben we 
geprobeerd te vermijden. Slechts deze houding bewerkstelligt dat de 
ongelijkheid tussen burgers zichtbaar en tastbaar wordt. Een houding 
van gast of voorwaardelijk burger speelt slechts rechtse krachten in de 
kaart om nog meer assimilatie te eisen voor meer acceptatie. Elke kwali-
ficatie van de allochtoon als iemand die aanpassing vergt, dient te wor-
den verworpen. Weliswaar zijn we als bevolkingsgroep een recent feno-
meen in België, maar het concept van burgerschap is niet nieuw. 
Dit betekent dan ook dat de discussie zuiver gehouden moet worden en 
vanuit het referentiekader van burgerschap gevoerd dient te worden. 
Elk theologisch debat of elke relativering van het begrip gelijkheid tus-
sen culturen, moet als een aantasting van het concept burgerschap wor-
den aangemerkt. Het is aanbevelenswaardig dat iedereen aan het debat 
deelneemt, en dus ook geestelijken, maar verwerpelijk wordt het als zij 
de illusie opwerpen dat ze namens een cultuur of een religie spreken. 
Burgers worden geëmancipeerd, niet ‘geloof’ of ‘cultuur’. Doordat bur-
gers emanciperen, zullen uiteindelijk ook de etnische kenmerken van 



	 133

dat geloof gelijkelijk behandeld kunnen worden. De keuzevrijheid van 
het individu staat centraal in de samenleving, en niet zijn keuze an sich. 
Elke burger moet het recht hebben om zich bij een gemeenschaps aan te 
sluiten of eruit te stappen. 
Een gemeenschap van moslims is niets anders dan een optelsom van de 
keuzes van burgers om hun geloofskeuze tot uiting te brengen. Hierin 
speelt burgerschap een belangrijke rol. Als een vertegenwoordiger van 
een bepaalde geloofsgemeenschap spreekt, dan spreekt die persoon na-
mens een collectief van burgers en niet zozeer in naam van het geloof. 
De islam kan niet spreken, moslims kunnen dat wel. De dynamiek is te 
vinden in de keuzes van moslims als burgers. Derhalve is het ook niet 
aanbevelenswaardig om de islam te emanciperen. Het zijn moslims zelf 
die zich emanciperen.
In het licht hiervan is de roep om een Vlaamse islam een treffend voor-
beeld. Deze gaat gepaard met de roep om gematigdheid. Om te begin-
nen is het niet verwonderlijk dat op termijn zoiets kan onstaan als een 
Vlaamse islam die verankerd ligt in deze samenleving, maar dat is wat 
anders dan het afdwingen van een Vlaamse islam. Het is een verkapte 
vorm van assimilatiedruk, waarbij de oorspronkelijke culturele identi-
teit wordt gereduceerd en slechts de religieuze wordt benadrukt. Veel 
moslims die zoekende zijn en hun identiteit willen aanpassen aan de 
vereisten van de sociale druk voor het opgeven van hun eigen identiteit, 
lenen zich hiertoe. Deze zelfbenoemde vertegenwoordigers van de mos-
limgemeenschap in België dragen bij tot de illusie dat een geloof ge-
ëmancipeerd moet worden. Burgers worden buiten spel gezet door over-
heidsbenoemde predikers zonder mandaat, die keuzes maken voor een 
geloofsgemeenschap. 
Een ander belangrijk aspect is het koppelen van onze strijd voor eman-
cipatie aan die van de vrouwenbeweging en die van de Afro-Amerikanen. 
Net zoals bij de vrouwen geldt, zijn het de minderheden zelf die zich 
kunnen emanciperen. Hiervoor dienen ze zichzelf wel te organiseren. 
Iedereen kan bijdragen door zich aan te sluiten bij de strijd, maar uitein-
delijk kan er slechts resultaat worden geboekt als de allochtonen zich 
binnen hun eigen kringen aansluiten bij netwerken die voor bewustwor-
ding, talentvorming en voor een uitgekristalliseerde agenda zorgen. 
Door het koppelen van de emancipatiestrijd van vrouwen of Afro-
Amerikanen aan onze strijd, geeft men ook expliciet het signaal dat de 
verschillen erkend moeten worden en dat ze juist tot een verrijking 
leiden. Vandaag zijn stellingen zoals ‘vrouwen kunnen bepaalde func-
ties niet kunnen uitoefenen vanwege hun geestelijke achterstelling’ niet 
acceptabel. Ook zal niemand durven zeggen dat ‘negers eeuwenlang 
weinig tot niks hebben gepresteerd’. De conclusie dat ze gelijke burgers 



134� deel 2

zijn en gesteund dienen te worden in het inhalen van hun achterstanden, 
is de dominante opvatting. Hierbij moet verder aangemerkt worden dat 
binnen de AEL ook veel vrouwen aanwezig zijn. Hun strijd voor gelijke 
rechten gaat hand in hand met de strijd voor emancipatie van etnische 
groepen. De strijd van deze vrouwen als voorvechters, is in de kern ook 
een vorm van vrouwenemancipatie. Emancipatie van hun gemeenschap 
is te belangrijk om alleen aan mannen over te laten.
Net zoals dat voor de beschreven minderheden het geval is, dient de 
eigen identiteit versterkt te worden. Een gemeenschap die in staat is om 
vanuit een eigen identiteit te vertrekken, is assertiever en zelfverzeker-
der. Het zijn ingrediënten die leiden tot succes. Een minderheid kan 
juist kracht putten uit de eigen identiteit om zich te organiseren en het 
gevecht aan te gaan. De Afro-Amerikaanse beweging heeft nooit haar 
identiteit onder stoelen of banken gestoken. De roep om gelijkheid ging 
gepaard met het versterken van de eigen groepsdynamiek. Niet alleen 
op politiek vlak, maar ook op het gebied van culturele expressies. De 
Arabisch-Europese Liga heeft vanaf het begin getracht om burgers aan 
te spreken langs identitaire lijnen. Niet om de verschillen met autoch
tonen te benadrukken, maar juist om hun burgerschap in België te ver-
sterken. Het is echter niet te verdedigen als die bewustwording voor 
rechtvaardigheid zich enkel en alleen uit als steun voor de eigen groep 
zonder een morele overweging. Het is vandaag echter een feit dat een 
groot gedeelte van de strijd voor erkenning, rechtvaardigheid en gelijk-
heid in de Belgische samenleving plaatsvindt binnen de lijnen van accep
tatie van de nieuwe allochtonen en dan met name moslims. 
Zodra allochtonen hun achterstand hebben weggewerkt en er materiële 
gelijkheid bestaat, kan ook sprake zijn van inclusiviteit in de vorm van 
broederschap. Kenmerkend is de woordvolgorde van de slogan van de 
Franse revolutie. Eerst vrijheid, dan gelijkheid om vervolgens tot broeder
schap te komen. De slagzin betekent, vertaald naar modernere kwali
ficaties, niets anders dan sociale en wettelijke vrijheid, emancipatie en 
inclusiviteit. Het is evident dat dit proces alleen in gang kan worden 
gezet als de etnische minderheden in staat zijn om zichzelf maatschap-
pelijk en politiek te versterken. Zelfredzaamheid van de gemeenschap-
pen maakt hen als burger onafhankelijk en assertiever om het gewenste 
doel te bereiken.
Maar misschien wel de belangrijkste uitdaging, ligt in de weigering van 
het hedendaagse overheidsconcept van integratie. Er zijn overlappingen 
met de hiervoor genoemde emancipatiestrijd, maar het aspect cultuur en 
de daarmee samenhangende aandacht voor moslims in het buitenland, 
bemoeilijken de strijd. De Taliban met hun middeleeuwse opvattingen 
worden als munitie gebruikt om moslims in Borgerhout aan te vallen. 



visies voor een ander debat	 135

Niemand haalt het in zijn hoofd het handelen van vrouwen of Afro-
Amerikanen in een willekeurig derdewereldland te gebruiken om femi-
nisten in België of zwarte burgers van de Verenigde Staten verdacht te 
maken. Zelfs het feit dat sommige van onze herkomstlanden dictaturen 
zijn, wordt tegen ons gebruikt om te stellen dat we niet democratisch 
kunnen zijn. Een ander belangrijk verschil met emancipatie is dat het 
integratiediscours een keurslijf voorschrijft aan de etnische minderhe-
den. Hoe zij zich dienen te gedragen en hoe zij moeten geloven. Bij 
emancipatie is het juist zo dat zelfredzaamheid, keuzevrijheid en zelf
beschikking doelen op zich zijn. Hoe dit bereikt dient te worden, beslis-
sen de burgers zelf. 
Toch is er een kentering aan de gang. Door de vorming van een mid-
denklasse en een kleine elite worden precedenten geschapen. Net zoals 
het handelen van radicale bewegingen in de Verenigde Staten de geves-
tigde orde heeft gedwongen om een nieuwe Afro-Amerikaanse midden-
klasse te vormen door middel van betere toegang tot onderwijs, bestuur 
en economische kapitaalvorming, is er hier een taak weggelegd voor de 
AEL. We beseffen maar al te goed dat een Vlaamse Obama hoogstwaar-
schijnlijk niet uit deze organisatie zal opstaan, maar een Vlaamse Obama 
zal hoogstwaarschijnlijk op zijn minst gevormd worden door de bewe-
ging waarvan de AEL de motor is. Op z’n minst zal hij of zij daar na-
tuurlijk de vruchten van plukken. De motor blijft draaien en we veran-
deren hooguit van versnelling. Nu is het onze taak om de misvatting van 
integratie te tackelen. 
Door integratie te verwerpen, maar niets af te doen aan de inhoudelijke 
strijd, dwingt men de politiek ook het debat fundamenteel anders te 
voeren. Het proces van het betrekken van alle bevolkingsgroepen bij de 
Belgische samenleving, moet de kern van het debat vormen. Door inte-
gratie af te wijzen, wijst men ook de valse beloftes en maatregelen af die 
meer retorisch van aard zijn en weinig tot niks bijdragen aan een verster-
king van de positie van de minderheden in België. Deze afwijzing zal in 
het begin lastig zijn vanwege het conventionele waarheidsgehalte dat het 
begrip integratie in zich heeft, maar op termijn leidt ze tot meer perspec-
tief. In het bijzonder de wetenschap en de media hebben een belangrijke 
rol om het begrip van taalonzuiverheden te ontdoen. Als doorgeefluik 
van nieuwe inzichten en onafhankelijkheid, hebben ze een uitgelezen 
mogelijkheid om het debat in ander vaarwater te brengen. Ze kunnen 
niet onder deze taak uit.



136� deel 2

Als de Gelijkheid van Man en 
Vrouw verwordt tot Dogma
Ida Dequeecker

Bedenkingen bij het debat over universele waarden, de multiculturele sa­
menleving en het feminisme

‘Zwaaien met het respect voor de universele waarden is een obligaat nummertje 
geworden, telkens als de multiculturele samenleving en aanverwante ter sprake 
komen. Zij die het nummertje opvoeren voelen zich gesterkt door de stilzwijgend 
gegroeide consensus dat de islam haaks staat op de universele waarden en dat 
alleen de westerse cultuur ze eerbiedigt en behoedt en dat in wezen de universele 
waarden en de westerse één zijn. Dat de aanspraken op universeel én westers zélf 
haaks op elkaar staan, wordt weggeveegd met de aanspraak op superioriteit. De 
mythe houdt echter maar stand mits twee ingrepen. Ten eerste de reductie van 
de waarden tot abstracties, zij het met een impliciete unieke invulling, ten twee­
de hun verdere reductie tot een geselecteerde beperkte set, waarin bijvoorbeeld 
wel de gelijkheid van man en vrouw is opgenomen maar niet solidariteit. Onver­
mijdelijk leidt dit tot de ondermijning van precies dat wat die waarden zo waar­
devol maakt, de aanvaarding van hun universele karakter door mensen uit alle 
culturen op basis van een brede en open discussie over hun historische maat­
schappelijke relevantie. 

De gelijkheid van man en vrouw staat centraal in de constructie van een consen­
sus over de superioriteit van dé westerse cultuur versus de inferioriteit van dé 
islamitische cultuur of liever dé islam. Paradoxaal houdt dit de minimalisering 
in van de nog bestaande ongelijkheid van man en vrouw in onze samenleving en 
de negatie van de diversiteit aan visies over gelijkheid, terwijl de bestaande 
emancipatieprocessen van moslimvrouwen genegeerd worden. 

Hoeft het nog gezegd dat het feminisme geconfronteerd wordt met haar grootste 
uitdaging sinds het ontstaan van de zogenaamde tweede feministische golf?

De waarden die men in het multiculturele debat steevast als een soort 
mantra opsomt zijn de gelijkheid van man en vrouw, de scheiding van 
kerk en staat en de vrijheid van meningsuiting. Politici, filosofen, school-



visies voor een ander debat	 137

directeurs, journalisten, tooghangers, de man en de vrouw in de straat, 
iedereen bedient er zich van als bewijs van de onoverbrugbare kloof 
tussen de westerse cultuur en de moslimcultuur. Enkele voorbeelden. 
Robert Voorhamme (sp.a) heeft het in 2002 over de migrantencultuur 
die elke integratie in de weg staat. Hun verhouding tussen man en vrouw 
staat haaks op de universele waarde van gelijkheid (Voorhamme, 2002). 
Filip De Winter (Vlaams Belang) is zeven jaar later zijn echo: de islam 
staat haaks op de vrijheid van meningsuiting, de democratie, de gelijk-
heid van man en vrouw en de scheiding tussen kerk en staat (De Winter, 
2009). Geert Van Istendael stelt in een artikel, waarin hij van leer trekt 
tegen de hoofddoek, dat je niet kunt discussiëren over de algemene gel-
digheid van beginselen als de gelijkheid tussen man en vrouw, de vrij-
heid van meningsuiting, de niet-discriminatie wegens seksuele geaard-
heid, geloof, politieke opinie enzovoort (Van Istendael, 2008: 57). Dirk 
Verhofstadt is dan weer van oordeel dat ook bij ons steeds meer radicale 
en fundamentalistische moslims zich tegen onze liberale grondrechten 
keren, zoals de gelijkwaardigheid van alle mensen, de scheiding van 
kerk (geloof) en staat, de vrijheid van meningsuiting en het recht op 
zelfbeschikking (Verhofstadt, 2006:21). 
Eindeloos herhaald krijgt de mantra de kracht van een dogma. In de 
westerse cultuur zijn man en vrouw gelijk, geldt de scheiding van kerk 
en staat, is het recht op vrije meningsuiting gewaarborgd. Ze zijn alle-
maal vanzelfsprekend en probleemloos, ware daar niet de dreiging van 
de oprukkende Islam81. Eindeloos herhaald behoeft de mantra geen uit-
leg. De westerse cultuur is de behoedster van de universele waarden, 
waarvan iedereen spontaan weet wat ze betekenen. Eindeloos herhaald 
duldt de mantra geen tegenspraak. Wie een andere mening vertolkt is 
een cultuurrelativist en verdediger van de ‘multicul’, een uiterst rechts 
scheldwoord dat zijn weg naar de respectabiliteit heeft gebaand82. Mul-
ticulturaliteit wordt verheven tot een verwerpelijke ideologie, hoewel 
het gewoon een feitelijk maatschappelijk gegeven is. Daarmee wordt de 
discussie over de gezamenlijke inrichting van de samenleving door men-
sen met verschillende culturele achtergronden en godsdiensten, afge-
blokt door de ideologische constructie van onverzoenbaarheid van de 
goede en de kwade cultuur, waartussen mensen zullen moeten kiezen. 
Alsof cultuur als een stuk kleding (een hoofddoek?) zomaar af te leggen 
is en te vervangen door een ander. 
De mantra werkt alleen op een abstract en selectief niveau. Alleen zo kan 
een – weliswaar illusoire, want op een mythe gebaseerde – eensgezind-
heid worden gecreëerd. De eigen concrete praktijken buiten beschou-
wing latend, gebruikt men de abstracte waarden exclusief als maatstaf 
voor bepaalde concrete praktijken binnen de andere cultuur, als bewijs 



138� deel 2

dat die cultuur niet in staat is de universele waarden te respecteren. Zo 
spreekt Dirk Verhofstadt van gebruiken en tradities die haaks staan op 
onze fundamentele liberale grondrechten (Verhofstadt, 2006: 31). De waar
den van de mantra zijn precies in functie daarvan geselecteerd. De gelijk
heid van man en vrouw is een dankbaar thema. Allerlei praktijken uit 
heel verschillende niet-westerse culturen, van vrouwenbesnijdenis tot 
het verplicht dragen van de boerka, worden op een hoop gegooid en 
veralgemeend, ook voor de moslims hier, met verwijzing naar de letter 
van de Koran. Daarbij vergeleken moeten de westerse praktijken van 
ongelijkheid van man en vrouw wel in het niet verzinken. Zo stelt Ro-
bert Voorhamme dat de socialistische vrouwenorganisatie maar eens 
moest ophouden met haar vrij artificiële bijeenkomsten van feminisme, 
tijdens dewelke men op zoek gaat naar een nieuwe ongelijkheid tussen 
man en vrouw, terwijl er nog een hele allochtone populatie met een im-
mens probleem kampt (Voorhamme, 2002). 

Ongelijkheid geculturaliseerd

Nu hoeven we in de westerse wereld echt niet ver op zoek te gaan naar 
nieuwe ongelijkheden tussen man en vrouw. Voor België worden bestaan-
de ongelijkheden geregeld gepubliceerd, bijvoorbeeld in het genderjaar-
boek. Hier volgen enkele voorbeelden om het geheugen op te frissen.
Vrouwen zijn vooral tewerkgesteld in een beperkt aantal sectoren, be-
roepen en functies, ze zijn oververtegenwoordigd in de laagste catego-
rieën en dringen moeilijk door tot topfuncties. Vaak vinden ze alleen 
maar deeltijds werk. Ze nemen de combinatie van werk en gezin op 
zich en kloppen extra lange werkdagen. Vrouwen verdienen gemiddeld 
24 procent minder dan mannen. Vrouwen van allochtone afkomst ver-
dienen gemiddeld nog eens 10 procent minder dan autochtone vrouwen 
en bovendien vinden ze veel minder snel werk.83 Pas sinds 1989 is ver-
krachting binnen het huwelijk strafbaar, maar nog altijd is één op acht 
vrouwen in ons land slachtoffer van intrafamiliaal en partnergeweld. 
Vrouwen zijn nog altijd ondervertegenwoordigd in de politiek en in de 
media. Vrouwen worden nog al te vaak stereotiep afgebeeld als zorg
zame moeder of als al dan niet exotisch lustobject. Voor moslimvrouwen 
is een specifieke stereotypering voorbehouden, die van de door haar 
vader, broer of man onderdrukte, onmondige, hulpeloze vrouw. 
Ondanks een formele wettelijke gelijkheid, worden vrouwen nog altijd 
gediscrimineerd in de publieke en in de privésfeer en het ziet er niet naar 
uit dat hieraan spontaan een einde zal komen. De discriminatie leeft 
hardnekkig voort en neemt telkens weer nieuwe vormen aan. Vandaag is 
het bijvoorbeeld niet langer denkbaar dat werkende vrouwen bij hun 



visies voor een ander debat	 139

huwelijk naar huis worden gestuurd, maar dat ze deeltijds gaan werken 
– vaak onvrijwillig – wordt algemeen aanvaard. 
De gelijkheid van man en vrouw is nergens ter wereld verwezenlijkt. 
Ongelijkheid neemt vele vormen aan, afhankelijk van sociaaleconomische, 
culturele, politieke en geopolitieke factoren. Een hiërarchie van onge-
lijkheden opstellen, zoals Voorhamme dat doet, is niet meteen een blijk 
van respect voor het principe van gelijkheid. Minder (?) ongelijk is nog 
altijd ongelijk. Maar het doel heiligt de middelen: de hiërarchie van 
ongelijkheden wordt gekoppeld aan een hiërarchie van culturen. In de 
westerse cultuur is emancipatie van vrouwen quasi verwezenlijkt, in 
de niet-westerse culturen leeft ze de ongelijkheid ongenadig voort, 
in het bijzonder in de moslimcultuur. De verantwoordelijkheid voor be-
staande discriminatiemechanismen ten aanzien van vrouwen, en bij uit-
breiding ten aanzien van etnische minderheden, verschuift zo van de 
samenleving in haar geheel naar de ‘andere’ cultuur. Deze culturalise-
ring van de ongelijkheid impliceert dat de oplossing ligt in de aanpas-
singsbereidheid van mensen uit die andere cultuur.

Een persoonlijke emancipatie en een individueel emancipatiemodel

Het heersende waardendiscours situeert vrouwenemancipatie enerzijds 
op het niveau van de louter formele wettelijke gelijkheid en anderzijds op 
het louter individuele niveau, waar het beoogde contrast met dé andere 
cultuur het grootste effect ressorteert. Typisch is de suggestieve opsom-
ming van Dirk Verhofstadt: het tekent de overtuiging in het Westen dat 
vrouwen op geen enkele manier beschouwd kunnen worden als eigen-
dom van de man, dat ze vrij hun partners kunnen kiezen, seks mogen 
bedrijven, zelf beslissen over zwangerschapsonderbreking, een eigen 
loopbaan mogen uitbouwen en uit de echt kunnen scheiden (Verhofstadt, 
2006: 16). Dit soort discours slaat bij veel ‘westerse’ vrouwen én feminis-
ten aan. Een van de verworvenheden van de feministische strijd is dat 
vrouwen heel wat persoonlijke autonomie hebben verworven, ondanks 
het voortbestaan van vele vormen van discriminatie. Maar het feministi-
sche inzicht dat ‘het persoonlijke politiek is’, met andere woorden dat de 
privésituatie van vrouwen (en mannen) en de keuzes die ze maken be-
paald worden door maatschappelijke factoren, is naar de achtergrond 
verdrongen. Als bijvoorbeeld vooral vrouwen (autonoom) voor deeltijds 
werk kiezen, is die keuze minder vrij dan ze lijkt, omdat ze bepaald 
wordt door het feit dat er nog altijd mannen- en vrouwenwerk is, dat 
mannen meer verdienen en dat veel vrouwenwerk alleen maar deeltijds 
aangeboden wordt. Voor de individuele emancipatie van (alle) vrouwen 
is de opheffing van structurele ongelijkheden een belangrijke hefboom. 



140� deel 2

Vandaag keert het gelijkekansenbeleid deze redenering om. Het situeert 
de hefboom voor veranderingen bij het individu en in de privésfeer. 
Zo stelt het dat zolang de combinatie van arbeid en zorgarbeid het vrou-
wen moeilijk maakt om een sterke positie in te nemen op de arbeids-
markt, de ongelijkheid tussen mannen en vrouwen hardnekkig zal blij-
ven bestaan (MV United, 2006: 26). Dus voert dat beleid campagnes om 
mannen aan te zetten hun deel op te nemen van de combinatie werk en 
gezin, echter zonder veel succes. Of het biedt dienstencheques aan, 
waarmee gezinnen een goedkope huishoudhulp kunnen inschakelen, 
met succes. Maar wie kan ze zich veroorloven? Gegoede middenklasse-
vrouwen. Er blijft altijd een (grote) groep vrouwen die de middelen niet 
hebben voor een huishoudhulp, om te beginnen de huishoudhulpen 
zelf. Het resultaat van dit soort beleid is blijvende structurele ongelijk-
heid (Dequeecker, 2007).
Dit betekent niet dat de huishoudhulp geen sterke, geëmancipeerde 
vrouw kan zijn. Ze zal het misschien zijn uit verontwaardiging omdat de 
van bovenaf aangereikte maatregelen voorbijgaan aan haar noden. Zij 
zal het misschien zijn omdat ze ervaart hoe tussen wettelijke gelijkheid 
en individuele emancipatie feitelijke ongelijkheden in de weg staan, 
naast sociale ongelijkheid en allerlei vormen van seksistische en racisti-
sche discriminatie. Haar persoonlijke emancipatie dankt ze niet aan het 
individuele emancipatiemodel. Integendeel dat individuele emancipatie
model laat haar niet alleen links liggen, het doet haar ook symbolisch 
geweld aan. Het ligt immers aan de basis van een dubbel geculturali-
seerde beeldvorming: de (witte) middenklassenvrouw staat model voor 
de geëmancipeerde vrouw, wier persoonlijke emancipatie het resultaat is 
van het westerse individuele emancipatiemodel. Deze beeldvorming ne-
geert moslimvrouwen en hun emancipatie, maar ook (witte) arbeiders-
vrouwen en hun emancipatie. 
De geëmancipeerde middenklassevrouw is het icoon van de media, de 
vrouwenbladen, de reclame, de mode, de ‘glossy’ van MV United, waar-
mee het gelijkekansenbeleid gepopulariseerd wordt: de supervrouw, 
moeder voor haar kinderen, geliefde voor haar man én carrièrevrouw 
(voor zichzelf of haar baas?). Ze is de gedroomde tegenpool van de on-
derdrukte moslimvrouw, een plaatje waarin de (witte) arbeidersvrouw 
gemakshalve wordt weggemoffeld. Zo kan Kathleen Van Brempt (sp.a), 
minister van Gelijke Kansen, in 2005 zonder verpinken verklaren dat 
het emancipatieproces (van allochtone vrouwen) natuurlijk nog niet zo 
ver gevorderd is als dat van Vlaamse vrouwen, maar dat ze zijn er wel 
enorm hard aan aan het werken zijn.84 Deze uitspraak, duidelijk geïnspi-
reerd door de ideologie van de culturele scheidingslijn, houdt bij nader 
inzien geen stand. Wie behoort tot de categorie Vlaamse vrouwen wier 



visies voor een ander debat	 141

emancipatie als maatstaf wordt aangewend? Zijn niet veel allochtone 
vrouwen ook Vlaamse vrouwen? Zijn niet vele Vlaamse vrouwen ook 
‘nog niet zo ver gevorderd’? Wie is dé ‘Vlaamse’ vrouw en wie is dé ‘al-
lochtone’ vrouw? Wat is hét emancipatieproces? Allemaal vragen die 
niet opkomen bij Van Brempt, omdat ze ervan uitgaat dat alle vrouwen 
dezelfde noden en belangen hebben, ongeacht hun klasse en/of etnische 
afkomst of andere verschillen.
De stap naar het autoritair opleggen van één emancipatiemodel is klein.

Gelijkheid zonder vrijheid? 

De impliciete consensus rond een normerend individueel emancipatie-
model maakt alle andere emancipatiemodellen verdacht. Dat vrouwen 
die een hoofddoek dragen zelf hun emancipatiestrijd in handen nemen, 
wordt argwanend bekeken. Als het al niet op een enorme weerstand 
stuit. In de waardenmantra is vrijheid niet voor niets herleid tot de vrij-
heid van meningsuiting. Aanvaarden dat iemand kan kiezen voor de 
hoofddoek is voor bijvoorbeeld Verhofstadt een typisch staaltje van cul-
tuurrelativisme, dat ertoe leidt dat we ons niet moeten bemoeien met de 
gebruiken en tradities die haaks staan op onze fundamentele liberale 
grondrechten (Verhofstadt, 2006, 31). Islam en emancipatie sluiten el-
kaar uit. Punt. Het onwrikbare uitgangspunt is dat gelovige moslim-
vrouwen geen vrijheid hebben, ook al zeggen ze zelf dat ze die wel heb-
ben, bijvoorbeeld om voor de hoofddoek te kiezen. Men heeft er zelfs 
een term voor, de paradox van de onderdrukking, een bedenksel van 
Ayaan Hirsi Ali, die ooit te pas en te onpas opgevoerd werd als deskun-
dige inzake de positie van moslimvrouwen: een vrouw kan wel zeggen 
dat ze vrijwillig een hoofddoek draagt, maar meestal zitten achter die 
vrijwilligheid psychische onderdrukking en angst (Verhofstadt, 2006: 
25). Discussie gesloten. Wie niet beantwoordt aan de (neoliberale) 
norm, is verdacht en zal voor haar eigen goed tot die norm gebracht 
worden. Individuele emancipatie en empowerment, die het beleid voor 
emancipatie zo centraal stelt, gelden niet voor moslimvrouwen met 
hoofddoek. Zelfbeschikking en autonomie evenmin. Nochtans centrale 
begrippen van het feminisme, dat ervan uitgaat dat het aan de vrouwen 
zelf is om te bepalen waaruit hun emancipatie bestaat.
Maar er is natuurlijk meer. In de ideologie van de botsende culturen 
staat de hoofddoek niet alleen voor dwang op vrouwen en voor vrou-
wenonderdrukking, maar ook voor islamitisch fundamentalisme, isla-
misme en bij uitbreiding islamterrorisme. De hoofddoek wordt gepro-
moveerd tot het symbool van de islamitische bedreiging van de scheiding 
van kerk en staat. Het principe van scheiding van kerk en staat is wel 



142� deel 2

opgenomen in de waardenmantra, ondanks het feit dat het niet zozeer 
een waarde is dan wel een instrument om de rechten en de vrijheden van 
alle burgers te waarborgen. Daarbij wordt terzijde gelaten dat dit prin-
cipe in verschillende westerse landen in verschillende varianten voor-
komt. Alleen als abstract begrip komt het van pas om hét Westen tegen-
over dé Islam te plaatsen, met negatie uiteraard van alle verschijnings-
vormen van een meer gematigde of ‘softe’ islam die de scheiding tussen 
moskee en staat in verschillende vorm en sterkte respecteert (Pels, 2008). 
In België neemt de scheiding van kerk en staat de vorm van neutraliteit 
van de overheid aan. Respect voor die neutraliteit is het onverdachte 
argument om de hoofddoek te verbieden voor ambtenaren in publieke 
functies en voor schoolgaande meisjes. De vraag of het anders kan is 
onbespreekbaar. Als extra rechtvaardiging wordt vaak het argument 
bovengehaald dat zo’n verbod moslimvrouwen en -meisjes helpt om te 
ontsnappen aan hun godsdienstige en culturele bepaaldheid en dat het 
hun emancipatie bevordert. Over de vraag of dit toch niet discrimine-
rend en bijgevolg niet emanciperend is, hoeft men dan ook het hoofd 
niet meer te breken. Hoe vrouwen zelf denken over de gedwongen keuze 
tussen maatschappelijke integratie zonder hoofddoek met verlies van 
hun persoonlijke integriteit of uitsluiting met hoofddoek met behoud 
van hun persoonlijke integriteit, is dan ook van geen tel meer. 
De kwestie van de emancipatie van moslimvrouwen en -meisjes wordt 
herleid tot simplistische uiterlijkheden als hoofddoek en kleding. Op 
basis daarvan wordt een onoverbrugbare tegenstelling tussen de bevrij-
de westerse vrouw en de onderdrukte moslimvrouw gesuggereerd. Kle-
ding die veel naakt laat zien (net als naakt op zich85) staat als het ware 
voor emancipatie, kleding die het lichaam en het hoofd bedekt staat 
voor onderdrukking. Naakt of bedekt, in beide gevallen kan het vrou-
wenlichaam voorwerp zijn van zowel controle en normering van bui-
tenaf door godsdienstige regels, sociale druk, mode, commercialisering 
enzovoort, als van zelfbeschikking en autonomie. Alles hangt af van de 
context. De feministische boodschap achter de mini van de jaren zeven-
tig was bijvoorbeeld: ik kleed mij zoals ik wil, die vrijheid eis ik voor me 
op en blijf verder van mijn lijf. Het dragen van de hoofddoek kan pre-
cies dezelfde feministische boodschap inhouden. Vrije keuze voor uitda-
gende kleding of vrije keuze voor alles bedekkende kleding, beide zijn 
vrij. Beslissend is de keuze van de vrouw, zij geeft de betekenis aan haar 
kleding. Al is het uiteraard niet altijd zo helder afgebakend, toch opent 
het criterium van de vrije keuze de mogelijkheid om naar kleding te 
kijken op een niet dogmatische manier en zonder ons in een cultureel 
keurslijf te laten steken. 



visies voor een ander debat	 143

Gelijkheid, vrijheid en solidariteit

Het heersende waardendiscours maakt van gelijkheid een geïsoleerd 
dogma. Het negeert het rijke debat over gelijkheid van en verschil tus-
sen man en vrouw, dat teruggaat tot de Verlichting, toen onder impuls 
van de filosofie voor het eerst de bestaande modellen van sociale en cul-
turele verhoudingen tussen mannen en vrouwen aangevochten en fun-
damenteel veranderd werden (Israel, 2001). Tot de dag van vandaag 
zijn er nog altijd vele opvattingen, van liberale over radicaal feministi-
sche tot socialistisch feministische, over wat gelijkheid van man en 
vrouw inhoudt, wat de oorzaken van diverse ongelijkheden zijn, waar de 
oplossingen liggen en hoe en door wie die verwezenlijkt (kunnen) wor-
den. Het heersende waardendiscours negeert mensen die in situaties van 
ongelijkheid opkomen voor gelijkheid en het feit dat gelijkheid vrijheid 
impliceert, evenals respect en solidariteit. 
Uiteindelijk is het in de dagelijkse werkelijkheid dat mensen waarden 
als vrijheid en gelijkheid in concrete eisen vertalen. Zo ontstaan een 
dialectiek van op ervaring gestoelde waarden en nieuwe situaties waar-
aan normen en waarden telkens opnieuw moeten worden aangepast 
(Abicht, 2007). Het debat en de meningsverschillen hieromtrent situeren 
zich tussen mensen, zowel binnen éénzelfde cultuur als over de culturen 
heen, niet tussen culturen. Moslimvrouwen in Gaza zullen ongetwijfeld 
andere concrete prioritaire vertalingen geven aan de principes van gelijk
heid en vrijheid dan moslimvrouwen in België. Arbeidsters zullen andere 
gelijkheids- en vrijheidseisen stellen dan welgestelde burgervrouwen. 
Naargelang ze autochtoon of allochtoon en ze met racisme, xenofobie 
of islamofobie geconfronteerd worden, zal het ook weer anders liggen. 
Daarmee omgaan in een democratie doe je via actief pluralisme, waarin 
zowel belangenstrijd als onderlinge solidariteit hun plaats hebben. De 
democratie heeft een ‘conflictuele consensus’ nodig: een consensus over 
de ethisch-politieke waarden van vrijheid en gelijkheid voor allen, een 
dissensus over de interpretatie van deze waarden (Mouffe, 2008: 131).
De universele waarden koppelen aan één cultuur (de westerse) om ze 
selectief in te zetten tegen een andere (de islam) leidt tot het diskrediet 
van die waarden. De énige zin van universele waarden ligt in hun prin-
cipiële geldigheid voor alle mensen en in de vrijheid van die mensen om 
er in concrete omstandigheden vorm aan te geven. Universaliteit slaat 
dan op de gedeelde erkenning van de waarde én van de diversiteit in de 
concretiseringen ervan.
Het heersende waardendiscours met zijn selectieve aanpak leidt tot au-
toritair opgelegde keuzes en dwang. Eén emancipatiemodel opleggen in 
naam van gelijkheid is een aanfluiting van het vrijheidsprincipe. Het 



144� deel 2

recht op verschil ontzeggen in naam van gelijkheid is een aanfluiting 
van het gelijkheidsprincipe. Mensen uitsluiten in naam van gelijkheid 
omdat ze verschillend zijn is een aanfluiting van het solidariteitsprinci-
pe. Feministen moeten deze principes of waarden, die zo centraal staan 
in hun denken en handelen, terug opeisen, zoals het VOK (Vrouwen 
overleg Komitee) deed met de publicatie van een brochure over multi-
culturaliteit (VOK, 2003) en door concreet engagement, bijvoorbeeld in 
BOEH! (Baas over eigen Hoofd)86. 

Universalisme en cultuurrelativisme

Het heersende waardendiscours gaat uit van een onverzoenlijke tegen-
stelling tussen dé westerse cultuur en dé islam87. Hier is sprake van es-
sentialisme in spiegelbeeld, omdat dé islam en hét westen tegenover el-
kaar worden geplaatst als compacte, wezensvreemde en vijandige 
entiteiten. Het gevolg is een onvruchtbaar en oorlogszuchtig alles-of-
niets- en wij-tegen-zijdenken (Pels, 2008). In deze visie zijn mensen het 
product van hun cultuur. Maar mensen zijn geen robots die aangestuurd 
worden door cultuur. Cultuur is gemaakt door mensen. Culturen zijn 
het resultaat van de interactie tussen mensen en hun omgeving, per defi
nitie een veranderlijk proces. Een individu ligt dan ook niet verpletterd 
onder zijn eigen cultuur, maar staat ermee in een reflexieve en transcen-
dente verhouding: mensen hechten zich aan de cultuur, of de culturen, 
waarin ze zijn gevormd, maar kunnen die ook becommentariëren, ver-
anderen en dus ontstijgen (de Jong: 2008). Mensen nemen verantwoor-
delijkheid en maken keuzes. 
Zoals het verhaal van een jonge moslimvrouw aantoont. Ze prijst zich 
gelukkig omdat ze in een democratisch land als België geboren is. Het 
stelde haar in staat om te studeren. En dat stelde haar weer in staat om 
de Koran op een vrouwvriendelijke manier te interpreteren. En daaruit 
put ze de argumenten en de kracht om voor zichzelf en andere vrouwen 
op te komen tegen cultureel bepaalde onderdrukking, incluis de dwang 
om een hoofddoek te dragen, én tegen een discriminerende politiek zo-
als die van het hoofddoekenverbod. De hoofddoek is haar persoonlijke 
keuze. Als dat geen feministe is, wie is het dan wel? Je hoeft het niet eens 
te zijn met de weg die deze moslimfeministe kiest, maar je kan niet zeg-
gen dat ze niet op zoek is naar een toepassing van de principes van vrij-
heid en gelijkheid. Maar het heersende waardendiscours doet elke ‘ande-
re’ stem af als onecht (bv. de gematigde moslim als wolf in schapenvacht, 
de moslimvrouw met vals bewustzijn) of als een uiting van cultuurrela-
tivisme, dat vertaald wordt als het kritiekloos goedkeuren van elke cul-
tuuruiting. Maar wat is er mis met een cultureel relativisme dat vertrekt 



visies voor een ander debat	 145

vanuit het besef dat mensen altijd spreken vanuit een culturele achter-
grond, en dat wat ze zeggen tegelijk over de grenzen van een cultuur 
heen reikt – het punt van de universalist (de Jong, 2008)?

Welke multiculturele toekomst?

Het anti-islam waardendiscours wordt op ons afgevuurd met een van-
zelfsprekendheid die geen tegenspraak duldt. Het maakt deel uit van een 
overheersend discours dat zich na de implosie van het communisme 
koestert aan de triomf van het neoliberalisme, waarin het bewijs gezien 
wordt dat de neoliberale democratie misschien niet het volmaakte, dan 
toch het énige én beste systeem is: de vrije markt, het individu met zijn 
vrije keuze, vrij initiatief en persoonlijke verantwoordelijkheid, met on-
der meer de inburgeringsplicht (lees assimilatie), de minimale staat met 
sociale afbraak en privatiseringen. De West-Europese sociaaldemocratie 
heeft zich aan de neoliberale hegemonie aangepast en heeft deze van een 
menselijk gelaat voorzien in de vorm van de actieve welvaartstaat of de 
derde weg. Als ultiem algemeen aanvaard systeem werpt de neoliberale 
democratie zich op als de behoedster van de universele waarden en de 
wereldvrede tegen de nieuwe vijand, de islam. Dat vijandbeeld is gecre-
ëerd nadat het communisme als vijand had afgedaan en kreeg vorm in 
de ideologie van de botsing der culturen, die na 11 september 2001 in 
sneltreinvaart werd gepopulariseerd. Als missie kent de liberale demo-
cratie zichzelf de verspreiding van de mensenrechten en van de demo-
cratie toe. Waar het in de realiteit prozaïsch op neerkomt, is dat ze haar 
wereldhegemonie wil vestigen en consolideren en dat ze daartoe gewa-
pend met superieure wapens oorlogen noch agressie schuwt, evenmin 
als illegale en discriminatoire praktijken. (Elliot, 2008)
Vanzelfsprekend dringt het neoliberale gedachtegoed en zijn islamo
fobe vijandbeeld ook door in feministische kringen, in het denken over 
vrouwenemancipatie, in het denken over racisme en het verband ervan 
met seksisme en uitsluiting. Als beweging die als geen ander haar actie 
wist te verbinden met een alternatieve maatschappijvisie en die de samen
leving effectief diepgaand heeft beïnvloed, wordt het feminisme vandaag 
in niet bepaald gunstige omstandigheden geconfronteerd met zijn 
grootste uitdaging sinds het begin van de tweede feministische golf. 
Wat te doen als (actieve) tegenbeweging? Zich tevreden stellen met wat 
verwezenlijkt is en een graantje meepikken van een neoliberaal emanci-
patiebeleid, amper die naam waardig? Of vaststellen dat er nog veel te 
verwezenlijken is, terwijl ondanks de jarenlange inzet het feminisme als 
alternatieve gedachtestroming aan impact heeft ingeboet en op vele 
vlakken een backlash dreigt? Wat te zeggen als (actieve) tegenbeweging, 



146� deel 2

nu een alternatieve maatschappijvisie meer dan ooit een onbereikbare 
utopie lijkt. Zich schikken naar het heersende discours, al is de prijs er-
voor hoog: het opgeven van elk autonoom denken en handelen en vroe-
gere fundamentele feministische principes van vrijheid en gelijkheid 
prijsgeven in naam van het islamitische gevaar? Of zich afzijdig houden 
en gelaten afzien van verdere inzet? De lokroep van beide houdingen 
blijkt sterk te zijn.
Er is een derde optie. Tegen de stroom in de gang van zaken blijven 
analyseren, verklaren, begrijpen, hoe futiel deze bezigheid ook mag lij-
ken en welke scheldtirades ze ook uitlokt. Waar en wanneer het kan 
deze analyse koppelen aan een concreet tegendiscours en aan concrete 
acties, ook al lijkt de afstand tussen feministische analyses en feminis
tische praktijken nog nooit zo groot te zijn geweest als vandaag. Wat is 
het verband nog tussen de grote analyses van de verwevenheid van ge-
slacht (gender), cultuur (etniciteit) en klasse als hefbomen van maat-
schappelijke ongelijkheid enerzijds en anderzijds de kleine acties, inge-
geven door verzet tegen concrete ongelijkheden en onrechtvaardigheden? 
Het zijn precies de analyses die aan de acties extra betekenis kunnen 
geven, door ze te plaatsen in een ruimere context. 
Maar er is meer. Terwijl die analyses verschillen naargelang de diverse 
feministische visies, heeft de gezamenlijke actie een bindend effect. Een 
ervaring zoals die van BOEH! laat zien hoe zich in de eerste plaats door-
heen de actie een nieuwe en vernieuwde feministische praktijk en theo-
rievorming ontwikkelen, hoe bescheiden ook. Het begon met de analyse 
van waar het vandaag op staat: de ontmaskering van de kaping van het 
feministische gedachtegoed in functie van een racistisch discours en een 
racistische politiek. Vervolgens was er het multiculturele verzet tegen 
een in wezen racistische dresscode voor ambtenaren in dienst van de 
stad Antwerpen, die neerkomt op het verbod om een hoofddoek te dra-
gen, gekoppeld aan de eis van gelijke rechten en vrijheden. Zo groeide 
de aanzet tot de ontwikkeling van een multicultureel feminisme, dat niet 
uitgaat van een vermeende band tussen cultuur en feminisme, maar wel 
van hoe vrouwen van vlees en bloed over culturen en godsdiensten heen 
samen een zichtbare nieuwe emancipatiebeweging vormen op basis van 
een feministische vertaling van waarden als vrijheid, gelijkheid en soli-
dariteit. Inherent daaraan is de erkenning dat de emancipatiestrijd ver-
schillende culturele kapstokken heeft. En zo staan er sterke feministi-
sche ‘woordvoersters’ van verschillende culturen op, die het meest 
beschamende culturele cliché, namelijk dat een moslima geen feministe 
kan zijn, aan diggelen slaan. 
In het huidige islamvijandige klimaat is het niet verwonderlijk dat in de 
(tot nog toe beperkte) acties vooral culturele, (anti)racistische en gen-



visies voor een ander debat	 147

der (geslacht) thema’s sterk op de voorgrond treden. Alleen al het multi
culturele én feministische karakter van die acties dringt onwaarschijnlijk 
moeizaam door in de samenleving, zo diep zijn journalisten, opiniemakers, 
mensen in het algemeen doordrongen van een model van gescheiden 
culturen en van een monocultureel feministisch model. Dat atheïsten en 
moslima’s zusterlijk de handen in elkaar slaan, stuit op een bijzonder 
grote blinde vlek. De volgehouden reactie van ontkenning is niet anders 
te verklaren. Gezamenlijke acties worden steevast voorgesteld als acties 
van moslims, niet-moslims worden niet vermeld, en dat de actievoerende 
moslima’s feministen zouden kunnen zijn is helemaal ondenkbaar. 
Een centraal punt van de nieuwe en vernieuwde feministische praktijk in 
wording is dan ook de strijd voor de interne en externe erkenning van 
een moslimfeminisme of zelfs meerdere moslimfeminismen als een of 
enkele van de vele feminismen. Maar ook de verregaande culturalisering 
van sociale, etnische en genderongelijkheden, die het centrale ingredi-
ënt is van het islamvijandige en islamofobe klimaat, maakt dat het bloot-
leggen van die culturalisering een prioritaire must is voor eenieder die 
een tegenstem wil laten horen, ook voor feministen. Wat iets anders is 
dan het ontkennen van het belang van cultuur en de culturele achter-
grond van mensen. Het betekent de echte ongelijkheden en hun onder-
linge verwevenheid in het centrum van de aandacht plaatsen. De decon-
structie van het heersende (neoliberale) denken en handelen en van de 
plaats van essentialistische opvattingen over culturen hierin, is hierbij 
onontbeerlijk, en het vertrekpunt van deze bijdrage. 
Wat zijn intussen de bouwstenen van een multicultureel feminisme? 
Veeleer dan een programmatische inhoud of een analyse, die niet nood-
zakelijk een paternalistische en entnocentristische houding uitsluiten, 
vormen zelfbeschikking en autonomie, wederkerigheid en gelijkwaar-
digheid onder vrouwen de basis voor een multicultureel feminisme. Dat 
wil zeggen de erkenning dat vrouwen, wat ook hun culturele achter-
grond is, zelf bepalen waaruit hun emancipatie bestaat, maar ook de 
erkenning dat culturele achtergronden de relaties tussen vrouwen mee 
vorm geven. Vrouwen van de meerderheidscultuur staan anders in een 
gezamenlijke actie tegen het verbod van de islamitische hoofddoek dan 
vrouwen van de islamitische minderheid. Opkomen voor gelijke rechten 
en vrijheden, zoals het recht op de vrije keuze om al dan niet een hoofd-
doek te dragen, is een eerste niveau van feministische samenwerking. 
Maar op echt gelijkwaardige manier met elkaar omgaan, vergt weder-
zijdse erkenning van de diversiteit aan feministische opvattingen en we-
derzijdse interesse voor hoe we feministische waarden vorm geven. Be-
langrijk daarbij is vooropgezette ideeën kunnen loslaten, tegenstellingen 
durven exploreren, diverse analyses met elkaar confronteren, diverse 



148� deel 2

concrete emancipatiemodellen een plaats durven geven, solidariteit be-
oefenen op voet van gelijkheid en respect en opkomen voor een samen-
leving die solidariteit vorm geeft in gewaarborgde rechten en vrijheden. 
Ondanks verschillen een gezamenlijke praktijk ontwikkelen en samen 
beginnen een multiculturele samenleving uit te vinden, hoe kleinschalig 
dat begin ook is en hoe veraf het doel ook lijkt. 
Dat doel zou tot slot naar de woorden van Anne Phillips als volgt om-
schreven kunnen worden: een multiculturele samenleving die komaf 
maakt met gehomogeniseerde concepten van culturele groepen en die 
toch stevig genoeg in haar schoenen staat om culturele ongelijkheden 
aan te pakken. Hoe de precieze implicaties hiervan in beleidstermen 
moeten worden omgezet, hangt zeer sterk van de context af: verschil-
lende politieke en historische contexten vergen verschillende beleidsop-
ties; we moeten af van de idee dat er slechts één moreel aanvaardbare 
regeling is die afgeleid kan worden uit algemene regels waarover niet te 
onderhandelen valt. Dit vergt een aanpak van het democratisch deficit 
en dus de verkiezing van een ruimer aantal burgers uit een bredere waai-
er van culturele minderheidsgroepen, die participeren in de wetgevende 
processen en het overleg; het vergt ook dat een ruimere waaier van stem-
men gehoord wordt bij de raadpleging van culturele minderheidsgroe-
pen. Tot oplossingen voor multiculturele dilemma’s komt men het best 
via discussie en dialoog, waarin mensen van verschillende culturele ach-
tergronden aan elkaar uitleggen waarom ze bepaalde wetten of praktij-
ken verkiezen, waarbij ze de vaardigheden ontwikkelen om te onderhan-
delen en tot compromissen te komen die ons in staat stellen samen te 
leven. (Phillips, 2007:179) Dat feministen van diverse culturen hierbij 
een belangrijke rol te spelen hebben, spreekt voor zich. 



visies voor een ander debat	 149

Europa, het Westen en  
de Rest
Paul Goossens

Politieke begrippen worden nooit uit het niets of in het luchtledige 
geboren. Hoe vaag of abstract ook, ze wortelen in werkelijkheid en als 
ze eenmaal tot wasdom zijn gekomen, veranderen ze die werkelijkheid. 
Bovendien zijn ze zelden onschuldig. Altijd zijn het werktuigen waar-
mee geprobeerd wordt de realiteit te kneden en bij te sturen. Identiteit 
is zo’n instrument. Pas in de jaren 70 en 80 van de vorige eeuw kwam 
het als politiek begrip bovendrijven. Alsof de taal en het denken zich 
klaarmaakten om het einde van de Koude Oorlog en het afsterven van 
de grote ideologische tegenstellingen onder woorden te brengen. De 
globale wereld kon van start gaan. Een wereld met een heel nieuwe 
cartografie en andere, mentale grenzen. Een wereld ook waarin de te-
genstellingen hun ideologische glans verloren en de oude demonen 
– etnieën, godsdiensten en beschavingen – aan hun zoveelste come-
back begonnen. 
Naarmate de staatsgrenzen poreuzer werden, de migratiestromen toe
namen, culturen en religies tegen elkaar begonnen aan te schurken, 
werd identiteit een magisch woord, een toverwoord. Identiteit scoort 
vooral in nood- en crisissituaties. Voor de enen is het een wapen, voor de 
anderen een schild. ‘In mijn leven als schrijver heb ik woorden leren 
wantrouwen. Begrippen die glashelder lijken, zijn niet zelden de meest 
verraderlijke. Identiteit bijvoorbeeld is een van die valse vrienden.’ Dat 
schreef Amin Maalouf tien jaar terug in zijn onvolprezen essay Les iden­
tités meurtrières. Voor Maalouf is identiteit een meervoud en als je slechts 
één aanhorigheid behoudt, religie bijvoorbeeld, de natie of het volk, 
loopt het gegarandeerd fout. Immers, er zit iets heel verraderlijks aan 
het begrip. ‘Hoewel het vertrekpunt niet zelden heel legitiem is, merk je 
nauwelijks wanneer de dingen beginnen te verglijden en de aanklacht 
van het onrecht een middel wordt om de rechten van de anderen te mis-
kennen.’ En toch, ondanks het wantrouwen en de achterdocht, is Maal-
ouf – die in Libanon is geboren het Arabisch als moedertaal heeft, op 
zijn 27ste naar Parijs verhuisde en in het Frans schrijft – gepassioneerd 
met het Europese identiteitsverhaal bezig. ‘Europa,’ zo schrijft hij, ‘kan 
zich pas vernieuwen als het een nieuw identiteitsconcept uitwerkt. Voor 



150� deel 2

zichzelf, voor alle landen die er deel vanuit maken, maar ook een beetje 
voor de rest van de wereld.’
Het verminkte Europa dat in 1957 met het verdrag van Rome van start 
ging, deed niet echt mee in wereldzaken. Het was niet langer het brand-
punt van de wereld, want de echte macht lag elders, in Washington en 
Moskou. Het continent dat vijf eeuwen lang de planeet die het met 
Spaanse fregatten, een pauselijke bul en het devies ‘plus ultra’ had ont-
dekt en toegeëigend, werd in 1945 tot object gedegradeerd. Een geam-
puteerd Europa, zo formuleerde de Duitse filosoof Peter Sloterdijk het 
in 1994, kwam in een vacuüm terecht en moest, in de tang genomen door 
Oost en West, voortaan de geschiedenis ondergaan. Europa likte zijn 
wonden en probeerde de materiële en morele ravage van de Tweede We-
reldoorlog te verwerken. De grote vragen werden buiten Europa gefor-
muleerd en beantwoord. De machtswoorden, ongeacht of het over de 
deling van Duitsland en Europa, de Koude Oorlog, het Atlantisch bond-
genootschap ging, werden in het Witte Huis en in het Kremlin uitge-
sproken. Met de ontmanteling van de Sovjet-Unie en de uitbreiding van 
de Unie naar het oosten, werd Europa opnieuw met de grote vragen 
geconfronteerd. Zeker na het debacle van een financieel systeem ‘made 
in the USA’ en de uitholling van de Amerikaanse suprematie, is voor 
Europa het intermezzo van de kleine politiek voorbij. Het debat over de 
grenzen van het Europese ‘wij’ en onze relatie tot de anderen doet er 
opnieuw toe. Niet in het minst omdat de Europese integratie op een 
dood spoor belandde – het grondwettelijk verdrag sneuvelde en de rati-
ficatie van het Verdrag van Lissabon moddert verder aan – en steeds 
meer nieuwe landen een plaatsje in de Europese club opeisen. 

Europa en zijn grenzen 

Zo identiteit al een verraderlijk begrip is, is Europa, dat lappendeken 
van staten, naties, talen en culturen, het al evenzeer. Het weet niet eens 
of het zich tot de Oeral, Moskou, de Kaukasus of de Bosporus uitstrekt. 
Eeuwen voor de Europese Unie van start ging, bestond Europa reeds. 
Als mythe, als synoniem van het christendom, als cultureel idee, als 
synoniem van het Westen, alleszins niet als een afgelijnd geografisch 
territorium. In de tweede helft van de twintigste eeuw werd het een poli-
tiek project of, zoals de vroegere Commissievoorzitter Jacques Delors 
het ooit zei, een ‘Unidentified Political Project’, een UPO dus. Daarmee 
werd een traditie in stand gehouden. Zoals er geen sluitende definitie 
van Europa bestaat, van de Europese Unie evenmin. Ieder tijdperk moet 
Europa opnieuw herijken en inhoud geven. Europa is en was nooit een 
vrijblijvend idee, altijd was het een instrument om strategische doelen te 



visies voor een ander debat	 151

bereiken. Bij elke nieuwe omschrijving van Europa veranderden ook de 
geografie en het perspectief en werd met de grenzen van het continent 
geschoven. En ook het omgekeerde gebeurde: als de geografie veranderde, 
kreeg Europa een andere definitie. Europese geschiedenis is bijna altijd 
een verhaal over grenzen. Europa zit immers met een stigma: het heeft 
geen natuurlijke grens met het Oosten. Er werden er dus voortdurend 
verzonnen. Mentale, politieke, religieuze, culturele, militaire en etnische. 
In geval van nood wordt zelfs een IJzeren gordijn neergelaten. 
Europa is er nooit uitgeraakt waar Azië en het Oosten beginnen en waar 
het eigen continent eindigt. Was het niet de Oostenrijkse prins en diplo-
maat Metternich die beweerde dat Azië aan de Landstrasse, een van de 
Weense boulevards, begon? Dat inzicht heeft de Habsburgse diplomatie 
er uiteraard nooit van weerhouden om vele honderden kilometers ten 
oosten van Wenen het eigen imperium neer te poten. Niet zelden in 
naam van Europa overigens. Tot ver in Oekraïne en diep in de Balkan 
keken de keizerlijke troepen er op toe dat de imperiale orde werd nage-
leefd en dat de Ottomaanse opmars werd afgeblokt. 
In 2004 was het opnieuw prijs. Om tien nieuwe lidstaten binnen te ha-
len, rukte de Europese Unie honderden kilometers naar het oosten op. 
Met de uitbreiding naar Turkije zijn de Bosporus en Istanbul, het vroe-
gere Byzantium, opnieuw in zicht. Zelfs Georgië, dat in de zuidelijke 
Kaukasus en ten oosten van Moskou ligt, werd in oktober 2008 door de 
regeringsleiders als een Europees land bestempeld. 

Symbolen en het gewicht van het verleden 

Toch kan dat continent, zo meent Maalouf, niet zonder een identiteits-
concept. Hij is niet de enige die er zo over denkt. Identiteit is momenteel 
een sleutelbegrip in het Europese denken en voor velen een absoluut 
noodzakelijke hefboom voor verdere Europese integratie. Ook de geres-
pecteerde Oxford-academicus en aartsconservatief Larry Siedentop 
denkt er zo over. ‘Indien de Europese integratie op geen coherente 
Europese identiteitsvisie kan steunen, dreigt ze uiteindelijk in wanorde 
te eindigen.’ Die stelling formuleerde hij in 2000 in zijn spraakmakende 
boek Democracy in Europe. ‘Alleen als Europa zich in de eigen identiteit 
veilig voelt,’ zo verduidelijkte Siedentop nog, ‘kan het voor zichzelf en 
de rest van de wereld haar rol vervullen.’ Siedentop is er niet gerust op, 
want de fundamenten van de Europese identiteit worden aangetast. 
Door de multiculturaliteit, het verkeerd begrepen pluralisme, de op-
komst van de islam, maar ook door een overdosis… antiklerikalisme. 
Het gelijkheidsidee, de scheiding tussen kerk en staat, het onderscheid 
tussen de publieke en privésfeer, kortom de Europese kroonjuwelen die 



152� deel 2

we, dixit Siedentop, vooral aan het christendom te danken hebben, 
lopen nu gevaar.
Voor Siedentop is de Europese identiteit een gegeven. Het resultaat van 
meer dan duizend jaar christendom. Een kostbaar goed, dat in deze 
multiculturele tijden groot gevaar loopt. Het moet gekoesterd, bewaakt 
en vooral geconserveerd worden. Voor Maalouf daarentegen is Europe-
se identiteit iets wat opnieuw moet worden uitgevonden, een opdracht, 
een werkwoord. Zowel het boek van Maalouf als dat van Siedentop wer-
den bestsellers. Hoe grondig de twee over de Europese identiteit ook 
van mening verschillen, over één punt zijn ze het eens. Europese identi-
teit is een noodzaak, zoniet dreigt het in Europa grondig fout te lopen. 
Dat vermoedde Delors ook al. ‘Op een gemeenschappelijke markt,’ zo 
liet hij zich in het begin van jaren negentig ontvallen, ‘kun je niet ver-
liefd worden.’ Daarmee verwoordde hij het grote verdriet van de Euro-
pese chefs. Hoe zelfverzekerd de ingenieurs van Europa hun regels en 
richtlijnen ook uitvaardigen, ze voelen zich miskend. De burger houdt 
niet van hun vernuftige constructies en identificeert er zich niet mee. 
Vandaar de zoektocht naar mythes en symbolen om het hart van de 
Europese burger te veroveren, de Europese legitimiteit te vergroten en 
een collectieve identiteit vorm te geven. 
Er zijn simpeler ondernemingen. Zelfs iets ‘banaals’ als de keuze van 
een Europees volkslied, bleek een hachelijke onderneming en een tijd
ovende bezigheid. Nog voor de eigenlijke Europese Gemeenschap van 
start ging, was de speurtocht naar een Europese hymne al begonnen. 
Het werd een lange en bij momenten ontluisterende never ending story. 
Het draaide allemaal rond Beethoven en het onzegbare. Reeds in 1955 
schoof de Raad van Europa de Negende Symfonie, althans ‘Ode an die 
Freude’, naar voor. Zestien jaar later stemde het ministercomité van de 
Raad ermee in. Dat Hitler er in 1936 de Olympische Spelen van Berlijn 
mee opende en met de Negende steevast zijn verjaardag vierde, was geen 
bezwaar. Europa hield het echter bij een stomme versie. Alleen de zoge-
naamde ‘prelude’, goed voor twee minuten instrumentaal – de woorden 
van Friedrich Schiller werden wetens en willens geschrapt – bleef be-
houden. Het arrangement kwam uit Oostenrijk, van iemand die zich 
reeds in 1933 bij de nazi’s aansloot, cultdirigent Herbert von Karajan. 
‘We rekenen erop,’ zo schreef de parlementaire rapporteur destijds, ‘dat 
er zich na verloop van tijd een tekst aandient die even spontaan wordt 
aanvaard als de melodie van Beethoven’. Die hoop bleek een illusie. De 
Europese bureaucratie, die zelfs de meest kromme en duistere compro-
missen in teksten kan gieten, moest hier passen. Ook zonder woorden 
blijft het Europese volkslied omstreden. Volgens de regering in Den 
Haag was het een van de redenen waarom Nederland in 2005 tegen het 



visies voor een ander debat	 153

grondwettelijk verdrag stemde. Op uitdrukkelijke vraag van Nederland 
werd in 2006 niet alleen de hymne maar ook de vlag uit het verdrag van 
Lissabon gehaald. 
Het was een idee van de Europese Conventie, die meer dan een jaar aan 
de redactie van de Europese grondwet werkte, om de vlag en de hymne 
in het constitutionele verdrag te verankeren. Echt veel discussie ging 
daar niet aan vooraf. Voor de overgrote meerderheid van de Conventie-
leden ging het om een onschuldige ingreep. Een foute inschatting, zo 
bleek in 2005. Europese symbolen zijn nooit onschuldig. Voortdurend 
dreigen er kortsluitingen. Zeker als de grote woorden – woorden met 
een eeuwenlange Europese geschiedenis, zoals God en beschaving – uit 
de kast worden gehaald, is er reden tot zorg en omzichtigheid. De Euro-
pese Unie mag dan al een moderne uitvinding zijn, Europa daarentegen 
is een verhaal dat in de duisterste middeleeuwen begint. In naam van 
God en beschaving werden schitterende kathedralen gebouwd, kruis-
tochten en dertigjarige oorlogen gevoerd, brandstapels opgericht, con-
tinenten veroverd en de mooiste kunstwerken uitgevoerd. 
De grote woorden kun je hier onmogelijk nog op een neutraal, wit blad 
papier zetten. Ook niet in de eenentwintigste eeuw. Zowel in de Euro-
pese Conventie als onder de Europese regeringsleiders kwam het tot 
knallende ruzies toen een deel van de rechterzijde God in de Europese 
grondwet wou tillen. Het is hen niet gelukt en sommige conservatieven 
waren daar het hart van in. Zo bestond de toenmalige fractieleider van 
de Europese Volkspartij (EVP) Hans-Gert Poettering het om zich op 
30 maart 2006 bij paus Benedictus XVI publiek te verontschuldigen 
omdat de Europese grondwet niet naar God refereerde. Enkele maan-
den later werd Poettering tot voorzitter van het Europees parlement ver-
kozen en kapittelde hij landen en regimes die de scheiding van kerk en 
staat niet respecteerden… 

Identiteit en de impasse van de Europese integratie 
 
De halve voorspelling van Siedentop dat het Europese integratieproces 
groot gevaar liep, kwam grotendeels uit. Het Verdrag van Nice liep ver-
traging op, de Europese grondwet liep schipbreuk en het Verdrag van 
Lissabon strandde op een Iers nee. Of de Europese identiteitskwestie 
daar voor iets tussen zat is niet bewezen, maar het gaf de zoektocht naar 
de Europese identiteit een nieuwe impuls. De perikelen rond de Euro-
pese verdragswijzigingen hebben bij velen de overtuiging versterkt dat 
het klassieke integratieproces op een dood spoor is beland en zijn eind-
station bereikte. Hoe meer lidstaten de Unie telt, hoe onwaarschijnlijker 
het wordt dat een verdragswijziging, die het fiat van alle lidstaten ver-



154� deel 2

eist, nog een kans zal maken. Met het Verdrag van Lissabon wordt al-
licht een hoofdstuk in de Europese integratie definitief afgesloten. 
Het wordt dus zoeken naar alternatieve wegen om Europa uit de im-
passe te halen. Het versterken van de Europese identiteit bijvoorbeeld. 
Dat is geen simpele onderneming. Zo voert Peter Van Ham, directeur 
van het bloedserieuze Nederlandse Instituut Clingendael en hoogleraar 
aan het Europacollege in Brugge, al een tijdje campagne om Europa 
met het zwaard uit te bouwen. De klassieke integratie werkt niet meer, 
bijgevolg moet er uit een ander vaatje worden getapt. ‘Europa moet kie-
zen,’ zo stelt hij, ‘tussen een toekomst als militaire supermacht, of als 
een politiek onbeduidend schiereiland van Rusland.’ Voor Van Ham is 
het liedje van het brave, zoniet laffe Europa dat aan het ‘perfecte-schoon-
zoonsyndroom’ lijdt, uitgezongen. ‘Gegeven het identiteitstekort van de 
Unie en de ambiguïteit van haar grenzen,’ zo luidt het verder, ‘moeten 
we onderzoeken of de Unie zich niet kan inspireren aan de natiestaten, 
die hun ontstaan aan de oorlog danken.’ Oorlog als hefboom om de 
Europese identiteit aan te spekken, het is een beproefd recept. Een vij-
and, zo leert veel nationale en nationalistische geschiedenis, is meestal 
een probaat middel om een ‘wij’ te creëren. ‘Elk nationalisme,’ zo bracht 
Hannah Ahrendt meer dan vijftig jaar terug in Dream and Nightmare in 
herinnering, ‘begint met een gemeenschappelijke vijand, een echte of 
een gefabriceerde.’ Dat schreef ze in een essay waarin ze voor de op-
komst van een Europees nationalisme waarschuwde. 

Identiteit en de exclusieve recepten van de naties

De Europese Unie is op zoek naar een collectieve identiteit, een Euro-
pees ‘wij’. Het is een moeilijke en riskante onderneming. Macro-identi-
teiten moeten sowieso terughoudendheid inspireren, want meestal zijn 
het hefbomen voor geforceerde homogeniteit, ten koste van diversiteit. 
De vertrouwde recepten uit het kookboek van de nationale staten liegen 
er niet om. Daar staat in bloedrode hoofdletters geschreven: ‘het ‘wij’ is 
iets exclusiefs en veronderstelt een ‘ander’ die er niet bij hoort’. Pas bij 
de gratie van die ander kan een collectieve identiteit vorm krijgen. Het 
is de noodzakelijke spiegel om te ontdekken wie we zelf zijn en vooral 
om te definiëren wie we willen zijn. Interessant aan spiegels is dat je er 
naar hartelust kunt mee vervormen. Je kunt er naar believen karikaturen 
en stereotypes, zo nodig ook vijanden mee fabriceren. Van onszelf – de 
Vlaming, de Europeaan, het Westen – kunnen we de perfecte foto ma-
ken, terwijl we de andere kunnen verminken en tot een stereotype herlei-
den. De Waal bijvoorbeeld, zo ook de Hollander, de Duitser, de Rus, de 
Afrikaan, de oosterling, de islamiet. Identiteit is het resultaat van een 



visies voor een ander debat	 155

permanente interactie met die andere, waarbij vooral de verschillen goed 
worden beklemtoond. Nog iets dat uit het receptenboek van de natio-
nale staten komt. Het nationale wij is immers geen inclusief wij. De an-
dere hoort er per definitie niet bij.
Identiteit mag dan al een nieuw politiek begrip zijn, collectieve identi-
teitsvorming is zo oud als de mensheid. Nu eens was de taal het bind-
middel bij uitstek, dan de religie, de grote verzonnen verhalen, de cul-
tuur, de beschaving, het gedeelde verleden of de gemeenschappelijke 
vijand. En altijd waren er de symbolen die de eenheid van de stam, de 
natie of de staat zichtbaar, hoorbaar of tastbaar moesten maken. Dat 
geldt ook voor Europa. Hoewel Europese identiteit als politiek begrip 
pas recent in de aanbieding ligt en Europa voortdurend van geografie en 
inhoud veranderde, wordt al eeuwen rond die Europese identiteit slag 
geleverd. 
Lang voor er van de Europese Unie nog maar sprake was, stonden voort-
durend filosofen, dichters, krijgsheren en politici op die meenden dat ze 
het geheim van Europa, dus zijn identiteit, ontsluierd hadden. Paul 
Valéry bijvoorbeeld. ‘Overal waar de Europese geest de overhand krijgt, 
komt een maximaal aantal behoeften voor de dag, een maximum van 
arbeid, een maximum van kapitaal, een maximum van winst, een maxi-
mum van ambities, een maximum van macht, een maximum aantal in-
grepen in de natuur. Dit geheel van maxima bepaalt Europa of het beeld 
van Europa.’ Een tekst uit 1922 en dat verklaart misschien waarom dat 
lijstje van maxima enkele onvergeeflijke lacunes vertoont. Geen totalita-
risme, geen racisme, geen genocide. Maxima die na de Kristalnacht 
(1938) tot volle bloei kwamen. Maar evenmin iets over kolonialisme, 
nationalisme en religieus fanatisme. Daar ook excelleerde Europa met 
ontluisterende maxima. De dichter zag het niet of wou het niet zien. Hij 
was niet de enige. In hun speurtocht naar de Europese essentie waren er 
wel meer filosofen en wijzen die zich als propagandisten van het Euro-
pese goede geweten opstelden. 

Europa en de vele anderen 

Het opmerkelijke aan Europa is dat de andere voortdurend van naam 
verandert en dat heeft alles met de onduidelijke grenzen, de grote strate
gische belangen van het continent en de wispelturige geopolitiek te ma-
ken. Nu eens was Rusland de gebeten hond, dan weer de Turk, de Ara-
bier, de Byzantijn. Soms de Verenigde Staten en heel dikwijls de moslim. 
Of is het niet betekenisvol dat het neologisme Europenses voor het eerst 
in een kroniek over de slag bij Poitiers opduikt? Die nieuwe naam en 
identiteit kregen de overwinnaars van de Saracenen (de mensen uit de 



156� deel 2

tenten), alias de Arabieren, alias de moslims, opgespeld. Het eerste 
Europese ‘wij’ ontstond dus op het slagveld, tijdens een eerste groot-
schalige confrontatie met de islam. Meer dan een millennium later zit 
het nog altijd in het collectieve geheugen gebrand. Noem het maar een 
Europees merkteken.
‘In de wereldgeschiedenis was er geen belangrijker veldslag dan Poitiers.’ 
Dat schreef de grote Duitse militaire historicus Hans Delbrück in het 
begin van de 20ste eeuw en daarmee herhaalde hij slechts wat Edward 
Gibbon anderhalve eeuw voordien formuleerde. ‘De botsing in Poitiers,’ 
zo schreef hij in het 51ste hoofdstuk van zijn Verval en ondergang van het 
Romeinse rijk, ‘veranderde de geschiedenis.’ Ook vandaag wordt er door 
pleitbezorgers van een harde Europese identiteit met graagte naar ver-
wezen. Onder meer door Filip Dewinter. In zijn recent verschenen 
Inch’Allah. De islamisering van Europa heeft hij het over de zegezekere 
moslims, die naar Centraal-Frankrijk oprukten, waarbij ze ‘christelijk 
Europa in het hart zouden treffen’. 
Ongetwijfeld was Poitiers een kantelmoment in de geschiedenis van het 
continent. Niet zozeer omdat de islam een nederlaag werd toegebracht, 
wel omdat het de beslissende doorbraak van de feodaliteit in West-
Europa betekende en West-Europa voor het eerst een bindmiddel vond 
om zich te verenigen. Een vijand, dus. Als de geschiedschrijving van de 
moslims nauwelijks naar Poitiers verwijst, maar daarentegen uitvoerig 
op de Arabische nederlaag in Constantinopel van 718 inzoomt, is dat 
geen vergetelheid of vergissing. Voor de moslims was de raid in Frank-
rijk geen strategische operatie, de opmars naar Constantinopel was dat 
wel. Daar lag het centrum van macht, rijkdom en prestige. Daar ook 
troonde de Basileus, heersten de Romaioi en was het nieuwe Rome ge-
vestigd. Het zuiden van Frankrijk was het heel verre, arme achterland. 
Goed voor een rooftocht, maar niet voor een grootschalige invasie. De 
veldslag van Poitiers betekende daarentegen de beslissende overwin-
ning en de definitieve consecratie van het ridderdom en de nieuwe maat-
schappelijke en politieke orde. De cavalerie, zo bleek in Poitiers, kon op 
het slagveld het verschil maken, bijgevolg moest ze gekoesterd worden 
en vooral een economisch fundament krijgen. De monarchen speelden 
de ridders bijgevolg land en boerenvolk toe dat ze naar believen te gelde 
mochten maken. In ruil daarvoor leverden de edelen paarden en stoot-
troepen aan de vorst als die zich op oorlogspad begaf. De nieuwe orde 
kreeg uiteindelijk de zegen van de kerk. 
De echte innovatie van Poitiers was echter de ontdekking van de islam 
als collectieve vijand en de baten die het oordeelkundig gebruik ervan 
kunnen opleveren. De universele dreiging van de islam werd systema-
tisch opgeklopt en de profeet gediaboliseerd. De pausen deden daar 



visies voor een ander debat	 157

duchtig aan mee, maar ook het kruim van de schone letteren. De 
auteur(s) van het Roelandslied vervalste(n) de toedracht van de slag bij 
Roncevaux – de Basken die de achterhoede van Karels troepen in de 
pan hakten, werden zonder de minste scrupule voor de Saracenen inge-
ruild – want de held moest hoe dan ook tot miles christianus verheven 
worden. En ook Dante deed zijn duit in het zakje. Geïnspireerd door 
Innocentius III, de uitvinder van de Jodenster en de inquisitie, die 
Mohammed het ‘beest van de Apocalyps’ noemde, wordt de profeet door 
de Florentijn naar de diepste diepten van de hel verwezen. De mythes 
rendeerden, want goed voor de cohesie van de maatschappelijke orde en 
de prerogatieven van de leidende klassen die het volk met gebed en 
wapens tegen de vijand moesten beschermen. Goed ook voor het inbed-
den van het christendom en de affirmatie van Europa als de behoedster 
en de bewaarster van het ware christendom. Daarmee werd een religie 
die uit het Midden-Oosten was ingevoerd, voor lange eeuwen het ultie-
me watermerk van het Westen en Europa. De res publica christiana was 
klaar, zo ook de robotfoto van de Europese middeleeuwer. 
In de confrontatie met de nieuwe islamitische anderen, de Ottomanen, werd 
ze verder ingekleurd en uitvergroot. In 1351 staken de Turken de Darda-
nellen over en in 1389, met de slag bij het Merelveld in Kosovo, waar de 
Serviërs werden afgetroefd, lijfden ze een deel van de Westelijke Balkan 
in. De verovering en de val van Constantinopel in 1453 door de zevende 
Ottomaanse sultan Mehmet II, veroorzaakte in Wenen, Rome en alle ka
pittelkerken en kloosters heuse paniek. Tevergeefs probeerde renaissance
paus Pius II een nieuwe kruistocht op gang te brengen. Het werd een 
fiasco, want de vorstenhuizen hadden het veel te druk met elkaar te be-
vechten en waren steeds minder bereid de pauselijke directieven te volgen. 
Zelfs Erasmus, nochtans een gematigd man, kreeg het er op zijn heupen 
van, kapittelde de christelijke prinsen en riep de ‘naties van Europa’ op 
om de militaire krachten tegen de Turken te bundelen. Naarmate de 
pausen aan politieke invloed inboetten en het christendom veel interne 
tegenspraak ontlokte en zijn mobiliserende kracht verloor, won het be-
grip Europa aan populariteit. Pius II maakte er herhaaldelijk gebruik 
van, Erasmus en diverse andere humanisten eveneens. In de eeuwen-
lange strijd tegen de Turken – pas in 1683 na de nederlaag bij het Twee-
de Beleg van Wenen trokken de Ottomanen zich definitief uit Centraal-
Europa terug – werden de contouren van de Europese identiteit steeds 
duidelijker. Het was een identiteit die minder op collectieve cohesie 
steunde, dan wel door het principe van de exclusiviteit werd gedragen. 
Het fundament was gelegd voor een identiteitsconcept, functioneel voor 
imperiale tijden. Een identiteitsconcept dat het axioma van de Europese 
superioriteit decreteerde. 



158� deel 2

Tegelijkertijd kreeg de Europese idee, die tot dan toe puur religieus was 
gedefinieerd, ook seculiere klemtonen. Europa begon zich steeds na-
drukkelijker als beschaving, zelfs als dé beschaving te affirmeren. Met 
de ontdekking van Amerika in 1492 deemsterde bovendien de fascinatie 
voor het oosten weg, de focus verlegde zich steeds duidelijker naar het 
westen en de defensieve opstelling tegenover de islam werd ingeruild 
voor een offensieve koers, richting Amerika. De verdedigingslinie in het 
oosten maakte plaats voor een op expansie gerichte Great Frontier in het 
westen. Ok de ‘andere’ veranderde van identiteit. De wilde, de barbaar, 
de kannibaal, allemaal volk dat dringend de ware beschaving en het 
echte geloof moest worden bijgebracht, kwam in de plaats van de ‘on-
trouwe’ islamiet. Met de Verlichting werden de seculiere lijnen verder 
uitgezet en werden de fundamenten voor de scheiding van kerk en staat 
aangedragen. Het was het einde van een symbiose, maar toch was er 
geen sprake van een helder, Europees concept of een globaal plan. Het 
was vooral nationaal patchwork en niet zelden werden nationale kerken 
in het leven geroepen om de religie tegen de hardste en de radicaalste 
kritiek van de Verlichting te beschermen. Tegen de Franse revolutie bij-
voorbeeld, die komaf wou maken met het hele ancien régime, inclusief 
klerikalisme en monarchie. 
Na de Tweede Wereldoorlog was het de Russische andere die tot stra-
tegische vijand werd gepromoveerd. In Bonn, Parijs en Londen, maar 
bovenal in Washington. Als constructie van de Koude Oorlog werd 
Europa, in casu de Europese Unie, een oostelijke frontlijnstaat van de 
Verenigde Staten en een schakel in het grote Amerikaanse Westen. Euro
pese geschiedenis houdt blijkbaar van enige continuïteit. Europa dat 
altijd met zijn oostelijke grens worstelde en sinds het begin van deze 
tijdrekening voortdurend met het Oosten botste, lag opnieuw in oorlog 
met de oostelijke buren. En opnieuw ging het om meer dan grond en 
territoria, weer stonden hogere, ideologische belangen op het spel. Zo 
werd West-Europa een bolwerk tegen het communisme. Een systeem 
dat niet alleen het privébezit en de democratie bedreigde, maar boven-
dien goddeloos was. De fundamenten voor een Westerse en Atlantische 
loyauteit waren gelegd. 

Europa en de Amerikaanse andere 

Opmerkelijk en intrigerend is dat het begrip Europese identiteit voor 
het eerst in een officieel EU-document opdook, uitgerekend om zich tegen 
de grote Amerikaanse bondgenoot af te zetten. Het waren de regerings-
leiders nog wel die, in december 1973, tijdens de Europese Raad van 
Kopenhagen de kat de bel aanbonden. Het water stond Europa aan de 



visies voor een ander debat	 159

lippen en het wou zich duidelijk affirmeren. Uitgerekend tegenover de 
Atlantische bondgenoot, de Verenigde Staten, zonder dewelke de Euro-
pese Unie nooit uit de startblokken was geraakt. In volle Koude Oorlog 
bovendien en binnen een Atlantische gemeenschap die eenheid als een 
zeldzaam waardevol goed cultiveert. Door de oorlog in Vietnam ont-
spoorde de Amerikaanse begroting, ging de dollar onderuit en klapte in 
1971 het Akkoord van Bretton Woods, de pijler waarop de naoorlogse 
financiële orde was neergezet, in elkaar. Daar bovenop kwam in oktober 
1973 de Jom Kipoeroorlog en de verviervoudiging van de olieprijs. 
De fundamenten en nogal wat zekerheden waarop de Europese Unie 
destijds was neergepoot, wankelden. Niemand die het vlugger doorhad 
dan Henry Kissinger, de veiligheidsadviseur van president Richard 
Nixon. In zijn geruchtmakende en provocante speach Year of Europe 
van 23 april 1973 stelde hij dat ‘het tijdperk dat de vorige generatie had 
vormgegeven, voorbij was’. Kissinger bepleitte een nieuw Atlantisch 
Charter, een groter Europees engagement in de Navo en meer Europese 
toegevingen in handelsrelaties. In zijn speech degradeerde hij Europa 
tot een macht met alleen ‘regionale’ belangen en verantwoordelijk
heden. En verder heette het dat ‘Europese identiteit geen doel op zich 
kon zijn, maar een middel was om het Westen te versterken, want een 
component van het Atlantisch partnerschap’. Daarmee trapte Kissinger 
op de lange tenen van een continent, dat de ambitie het epicentrum van 
de wereldpolitiek te zijn nooit had opgegeven. Zelfs bij de Britse rege-
ring van de conservatief Edward Heath zette dat zoveel kwaad bloed 
dat ze haar handtekening onder een plechtige verklaring over de Euro-
pese identiteit zette. Dankzij Kissinger, de oorlog in Vietnam en de 
zwevende dollar, kwam de Europese identiteit in volle Koude Oorlog 
voor het eerst in een officieel Europees document terecht. Tot zijn eigen 
verbazing ontdekte Europa dat de VS niet alleen een partner was, maar 
ook een ‘andere’. 
In 2003 kwam het tot een nieuwe aanvaring tussen het Europese ‘wij’ en 
de Amerikaanse andere. Zonder mandaat van de Veiligheidsraad vielen 
de Verenigde Staten Irak binnen en dat ontlokte in vele Europese hoofd-
steden irritatie en ergernis. In tegenstelling tot 1973 kwam de publieke 
opinie deze keer wel in beweging. Op 15 februari werd in Berlijn, Parijs, 
Londen, Rome en Madrid massaal tegen de Amerikaanse inval gemani-
festeerd en opnieuw werd geprobeerd om van het conflict een hefboom 
voor meer Europese identiteit te maken. Niet de grondig verdeelde rege-
ringen, wel een keurkorps van Europese intellectuelen zette zich aan het 
schrijven. Enkele van de beste Europese pennen kwamen in actie. Naast 
de initiatiefnemers Jürgen Habermas en Jacques Derrida, kwamen ook 
Umberto Eco, Adolf Muschg, Gianni Vattimo en Fernando Savater op 



160� deel 2

dezelfde 31ste mei 2003 elk met een eigen tekst naar buiten. Het was een 
nooit gezien initiatief om in heel Europa een publiek debat op gang te 
trekken. 
Vooral het essay van Habermas en Derrida in de Frankfurter Allgemeine 
Zeitung en in Libération trok de aandacht. Het had de allures van een 
heus manifest en het kreeg als titel: Wat de Europeanen verbindt. Pleidooi 
voor een gemeenschappelijk buitenlands beleid. ‘Het komt er nu op aan,’ aldus 
de auteurs, ‘dat de burgers van één lidstaat de burgers van een andere 
lidstaat als one of us aanzien. Pas als we ons bewust zijn dat we hetzelfde 
politieke lot en een gemeenschappelijke toekomst delen, kunnen we de 
impasses in de Europese besluitvorming overwinnen en de tegenstellin-
gen tussen meerderheid en minderheid overstijgen.’ Volgens de auteurs 
is dat geen utopie, want er is veel dat de Europeanen met elkaar gemeen 
hebben en dat hen van de Verenigde Staten onderscheidt. Europa staat 
positiever tegenover de overheid, kritischer tegenover de markt, heeft 
een groter solidariteitsgevoel, een relatief goed ontwikkelde secularisa-
tie, verzet zich principieel tegen de doodstraf en is gewonnen voor multi
laterale diplomatie en een internationale wereldorde. 
Het initiatief, maar vooral de marsrichting – verwijdering van de VS – 
ontlokte veel kritische en niet zelden negatieve commentaren. Onder 
meer van Timothy Garton Ash en Ralf Dahrendorf. ‘De noodzakelijke 
vernieuwing van Europa,’ zo repliceerden ze, ‘zal zich nooit realiseren 
als Europa zich anti-Amerikaans of neutraal opstelt. Elke poging om 
Europa als een tegenstander van de Verenigde Staten te definiëren, zal 
Europa niet verenigen, wel verdelen.’ Voor Garton Ash en Dahrendorf 
is het een evidentie dat de Atlantische oceaan slechts een binnenzee 
vormt en dat de twee continenten een koppel vormen. Voor hen blijft de 
eenheid van de Atlantische gemeenschap of het Westen een axioma. De 
tijd dat deze stelling nauwelijks tegenspraak opriep, is echter voorbij. 
Ook in de VS over The End of the Westgespeculeerd. Voor sommigen is de 
erosie van de Atlantische orde een feit en allicht onomkeerbaar. ‘Het 
wij-gevoel,’ zo schreef Charles A. Kupchan in 2008, ‘dat zich tijdens de 
Wereldoorlog en de Koude Oorlog ontwikkelde, is behoorlijk ontrafeld. 
Het idee van een gedeelde westerse identiteit kreeg een terugslag en 
werd zelfs voor een oppositioneel verhaal ingeruild.’ 
Voor Kupchan gaat het trouwens om meer dan strijdige belangen. ‘Het 
gaat,’ zo stelde hij reeds in 2002, ‘om tegenstrijdige waarden. Aan weers-
zijden van de Atlantische Oceaan vigeren behoorlijk uiteenlopende 
samenlevingsmodellen.’ Die diagnose heeft vele raakpunten met die van 
neoconservatief Robert Kagan. ‘We moeten eindelijk durven toegeven, 
zo begint zijn pamflet Paradise and Power (2003), dat Europeanen en 
Amerikanen niet dezelfde visie op de wereld delen, we moeten zelfs 



visies voor een ander debat	 161

durven erkennen dat ze niet tot dezelfde wereld behoren.’ Vier zinnen 
verder verduidelijkt hij over welke werelden het gaat: ‘De Amerikanen 
komen van Mars, de Europeanen van Venus.’ Toegegeven, al die analy-
ses werden voor het Obama-tijdperk, maar ook voor de financiële mega-
crisis op papier gezet. Of ze om die reden gerelativeerd moeten worden, 
is op dit ogenblik niet duidelijk. 

Islam als slijpsteen van de Europese identiteit

Hoe frequent en divers de aanvaringen tussen de VS en de EU ook zijn 
– over geopolitiek, klimaat, handel, landbouw – toch gaat het om disputen 
die zich in hoofdzaak in elitaire kringen afspelen. Die van de diplomatie, 
de bedrijfsleiders, de toppolitiek. En telkens wanneer de menings- of 
belangenverschillen uit de hand dreigen te lopen, komt een indrukwek-
kende lobbymachine (de Navo, de Amerikaanse Kamers van koop
handel, de culturele netwerken, het politieke establishment, de Founda-
tions en denktanks) op gang die de lotsverbondenheid en de plicht tot 
eenheid van beide continenten benadrukt. Er wordt gepokerd en geïn-
trigeerd dat het een lieve lust is, maar doorgaans speelt het zich allemaal 
boven de hoofden van de bevolking af. Als hefboom voor Europese 
identiteitsvorming komt het anti-Amerikanisme nauwelijks in aanmer-
king. De populaire basis is te smal, de belangenverstrengeling te groot 
en de mythe dat Europa en Amerika voorbestemd zijn om het Westen te 
schragen te sterk. 
Totaal anders ligt het met de islam. Hoewel er tussen Europa en de mos-
limlanden veel minder belangenconfrontaties zijn dan met de Verenigde 
Staten, wordt de islam steeds meer als een slijpsteen voor Europese iden-
titeit gebruikt. Om het identiteitsbegrip op scherp te zetten en de grote 
verschillen duidelijk te maken. Het gebeurt in hoge politieke regionen, 
maar evengoed in wijkcafés, literaire salons, voetbalstadions, presti
gieuze televisiereportages en politieke campagnes. Zoveel weerstanden 
het anti-Amerikanisme oproept, zo gemakkelijk is het om een anti-
islambeweging op gang te trekken. Je kan er verkiezingen mee winnen, 
Europese grenzen mee vastleggen en een nieuw Europees saamhorig-
heidsgevoel mee scheppen. Het is een sleutel waarmee je veel dingen 
tegelijk kunt forceren. Kleine politieke doelen bijvoorbeeld, zoals ver-
kiezingen winnen, maar ook grote strategische objectieven, zoals Turkije 
uit de Europese Unie houden. 
Daar bovenop kun je de indruk wekken dat je voor het wezen van de 
beschaving, de Europese cultuur of identiteit opkomt. Je bezorgt Euro-
pa opnieuw een groot verhaal en een vijand. ‘Het is alles of niets, zo 
luiden de messcherpe woorden uit 2008 van Geert Van Istendael. Wie 



162� deel 2

schippert, zet de poorten open voor de barbarij. Barbarij, dat is totalita-
risme. Barbarij, dat is militante intolerantie. Barbarij, dat is de religie die 
het seculiere domein weer verovert.’ Daarmee werd opnieuw aangetoond 
dat dichters en schrijvers in hun diepste binnenste gesjeesde krijgsheren 
zijn. Krijgers van het woord, die opnieuw tot de heilige en totale oorlog 
(alles of niets!) oproepen, alsof Jeruzalem en Constantinopel nog maar 
eens veroverd moeten worden.
Dat de Europese identiteitsconstructie de islam steeds nadrukkelijker in 
het vizier neemt, bleek onder meer tijdens de Europese Conventie. Er 
werd daar hard slag geleverd rond de wortels en het erfgoed van Europa. 
Een harde kern wou dat expliciet naar de joods-christelijke beschaving 
werd verwezen. Het was dezelfde kern die absoluut tegen het Turkse 
lidmaatschap was en op deze manier de Europese poort voor Turkije 
definitief probeerde te vergrendelen. Dezelfde lieden drongen er meestal 
op aan dat in de Europese grondwet naar God moest worden verwezen. 
Uiteraard weerhield het hen er niet van de islam te kapittelen, omdat die 
de fundamenten van de seculiere samenleving niet onderschrijft. De eti-
kettering ‘joods-christelijk’ is relatief recent en mede geïnspireerd door 
‘oriëntalisten’ als Bernard Lewis, die na 9/11 mee het beleid van George 
W. Bush tegenover de moslims inspireerde. Het betekent alleszins een 
koerscorrectie tegenover de Verlichting. Toen werd vooral over de 
Grieks-Romeinse wortels van de Europese beschaving gesproken. 
Het feit dat nu volop op de religieuze dimensie wordt gefocust, is niet 
zonder betekenis. Hoe belangrijk en essentieel de Joodse bijdrage aan 
de Europese cultuur was en is, toch is het gênant en misplaatst om na 
Auschwitz en duizend jaar pogroms en vervolging nog over een ‘joods-
christelijke beschaving’ te spreken. Het lijkt er steeds meer op dat het 
om een nieuwe poging gaat om identiteit als een uitsluitingsmechanisme 
te gebruiken. De vrijzinnige kan zich geviseerd voelen, maar vooral de 
moslim. Bij zulke definitie van Europa wordt hij eens en voorgoed als de 
radicaal andere gecatalogiseerd. Het is veelbetekenend dat opiniema-
kers als een Benno Barnard en een Jan Leyers, die allebei decreteren dat 
de islam met de Europese samenleving absoluut incompatibel is, zich zo 
graag van het ‘joods-christelijke’ bedienen. ‘Moslims,’ zo liet Leyers 
zich ooit ontvallen, ‘zit het autoritair-theocratische niet-denken in hun 
culturele genen.’
Intellectuelen die in naam van de Europese waarden en beschaving de 
islam verketteren, het is niet nieuw. Een draad die al meer dan duizend 
jaar oud is wordt weer eens opgenomen. Opmerkelijk is wel dat ze nu uit 
progressieve hoek komen – onder meer in Vlaanderen dat in deze gids-
land Nederland volgt – en zich niet op de natie, het volk of de religie 
beroepen. Het gaat om een uitgesproken seculier pleidooi en biedt zich 



visies voor een ander debat	 163

aan als wake up call om het meest waardevolle van Europa in veiligheid 
te brengen. Zijn erfgoed, zijn beschaving, zijn waarden. ‘Dit is een 
breukmoment,’ zo schrijf Johan Sanctorum, ‘want het doorbreekt de 
politiek correcte mythe van multiculturaliteit en ontdoet de islamscepsis 
van zijn (extreem) rechtse signatuur.’ 
Betekenisvol is bovendien dat hun conclusies even radicaal zijn als die 
van de traditionele islamofoben. Elke concessie, ook al heeft ze de licht-
heid van een hoofddoekje, wordt als een aanslag op het beste van het 
Westen voorgesteld. De tegenstellingen, zo heet het, zijn onverzoenlijk, 
want de islam is in essentie antidemocratisch, vrouwonvriendelijk, duis-
ter religieus en totaal onbeweeglijk. In die kringen is de botsing van de 
beschavingen een feit. Onvermijdelijk ook en misschien zelfs gewenst. 
Praten, laat staan onderhandelen, hoeft niet meer. Met die confronta-
tieretoriek worden de draad en de logica van Poitiers weer opgenomen. 
Die van het slagveld en het zwaard. Vooralsnog gaat het slechts om 
woorden, ontwerpen en kladjes van wat ooit een nieuw Europees identi-
teitsverhaal moet worden. Nieuw? Vergeet het. Nog maar eens dreigt 
Europa in een doodlopende straat terecht te komen. Wegens een over-
dosis arrogantie, misplaatste superioriteit, angst en te veel onverwerkt 
verleden. 



164� deel 2

De Nieuwe Politieke  
Correctheid
Ico Maly | Kif Kif

Politieke correctheid is een klassiek scheldwoord geworden in het debat over mul­
ticulturaliteit. Synoniemen zijn er bij de vleet: de linkse kerk, de islamo-socialisten 
of de zogenaamde naïeve linkse progressieven. Zij zouden het maatschappelijk 
debat controleren en de problemen verdoezelen. Ondanks de schijnbare consen­
sus over de macht van die zogenaamde linkse moslimcoalitie, is er toch iets 
vreemds aan de hand. Namelijk de vaststelling dat de rechterzijde en de erbij 
horende islambashing prominent aanwezig zijn in het gemediatiseerde debat. 
Bovendien blijkt dat zij het kader uittekenen waarbinnen de multiculturele 
samenleving gedacht wordt. Elke slachtofferrol waar deze protagonisten van de 
polarisering zich zo graag in wentelen, is dan ook ongepast. In deze bijdrage 
duiden we het ontstaan van de nieuwe (rechtse) politieke correctheid en de 
impact ervan op onze blik op de realiteit. Hieruit zal blijken dat het bij de rechter­
zijde is dat de taboes heersen.

De historische consensus88

Sinds het begin van de jaren ’90 staan migratie, integratie en vreemde-
lingen bovenaan de politieke agenda. Dit is geen louter Vlaams feno-
meen, maar een wereldwijde evolutie die historisch gegroeid is. Het 
multiculturele debat is bovendien een zeer ideologisch gestuurd debat, 
dat in de marge van de wereldlijke gebeurtenissen vorm heeft gekregen 
gedurende de jaren ’70 en ’80 van vorige eeuw. Door de berichtgeving 
over de oorlog in Afghanistan, de FIS in Algerije en het Israëlisch-
Palestijnse conflict begon zich een nieuw soort ‘islam’ af te tekenen 
(Said, 1981). Voornamelijk Amerikaanse opiniemakers, zoals Richard 
Perle, Daniel Pipes en Martin Kramer, construeerden een soort con
tainerbegrip ‘islam’ om al die verschillende gebeurtenissen te duiden en 
van betekenis te voorzien. Alle sociaaleconomische en geopolitieke 
analysekaders werden opzij geschoven ten voordele van de islam als 
enige verklaringsgrond. 
De val van de Sovjet-Unie luidde niet alleen het einde van de bipolaire 
wereld in. Er kwam ook een einde aan de bekende verklarings- en analyse
modellen van de wereld. De val van de Muur had verregaande conse-



visies voor een ander debat	 165

quenties voor de klassieke analyse-instrumenten van de sociale weten-
schappen in het maatschappelijke debat. Concepten als ideologie, 
kapitalisme en macht verloren hun legitimiteit in het meer en meer ge-
mediatiseerde debat. Mede door het aanstuwen van auteurs als Francis 
Fukuyama, Bernard Lewis en Samuel Huntington, werd de wereld op-
nieuw opgedeeld en kwam de focus op cultuur te liggen, op cultuur als 
bril om de wereld te verklaren. Boeken als The end of history (Fukuyama, 
1992) en de Clash of civilizations (Huntington, 1993) werden grote best
sellers die mee onze blik stuurden. 
De enorme mediatisering van de Tweede Golfoorlog in 1991 door CNN 
zorgde ervoor dat die ‘nieuwe islam’ tot in onze huiskamers doordrong. 
Saddam werd de verpersoonlijking van de barbaarse en wereldbedrei-
gende islam. De rode vijand was vervangen door zijn groene alter ego. 
Het contrast tussen onze ‘hoge waarden’ en de barbaarsheid van de is-
lam werd het interpretatiekader om deze oorlog te duiden. Het nieuwe 
discours over de inherent gewelddadige en allesoverheersende islam 
verschoof geleidelijk naar de voorgrond om de ‘nieuwe wereld’ te ver-
klaren. 
In eigen land werd op aansturen van het Vlaams Blok migratie een prio-
ritair politiek thema. Waar op het einde van de jaren 80 en het begin van 
de jaren 90 het Blok het monopolie over deze thematiek had, was op het 
einde van de twintigste eeuw het hele politieke spectrum genoodzaakt 
kleur te bekennen omtrent de multiculturele samenleving. Het integra-
tiedebat was zelf een deel van het probleem geworden, het dichotome 
denken tussen ‘ons’ en ‘de ander’ kleurde het debat. De eens zo ver-
gruisde standpunten van het VB zijn tegen de eeuwwisseling zeer wijd-
verspreid over het ganse politieke spectrum. 
In het begin van de jaren ‘90 ramde het VB als enige de associatie tussen 
allochtonen en criminaliteit in het collectieve geheugen. Later, in ’99, 
was het Marc Verwilghen (VLD) die naar de verkiezingen trok met de 
belofte dat hij de relatie tussen allochtonen en criminaliteit ging laten 
onderzoeken. De eerste nota’s over integratie spraken nog over tewerk-
stelling en huisvesting en over het leren van ‘onze waarden en normen’. 
Enkele jaren later echter focusten de inburgeringnota’s van minister 
Marino Keulen (VLD) bijna uitsluitend op het aanleren van Nederlands 
en de ‘universele’ waarden en normen. Hierbij kunnen we ons de vraag 
stellen waarom we deze waarden moeten aanleren aan ‘de ander’, als die 
toch universeel zijn. Kortom, gedurende de jaren ’90 heeft een enorme 
verschuiving plaatsgevonden in het denken en spreken over de multicul-
turele samenleving, waarbij de focus op cultuur steeds belangrijker 
werd. Alles leek een cultureel probleem te zijn, een probleem van ‘hen’.



166� deel 2

De nieuwe politieke correctheid

De aanslagen van 9/11 hebben die schijnbare consensus alleen maar ver-
sterkt. Zo werd de botsing der beschavingen op slag hét interpretatie
kader bij uitstek. Wie zich niet binnen het heersende interpretatiekader 
situeerde, werd als cultuurrelativist verguisd. Een lid van die verdomde 
en almachtige multiculturele kerk die eigenlijk geen recht van spreken 
meer had. Het wijzen op het structurele racisme, op de ongelijkheid als 
gevolg van institutioneel racisme en het economische systeem, op de 
ideologische motor van culturele fenomenen en groepsconstructies, 
werd in één pennenstreek herleid tot het vergoelijken van de problemen. 
Een ander geluid dan het dominante gekrijs over de culturele achterlijk-
heid van de moslims werd in de marge gedwongen. 
Ongetwijfeld spelen de media hierbij een niet te onderschatten rol, zij 
bepalen immers wat nieuwswaardig is en wat niet. Net daar hebben zich 
gedurende die jaren ’90 enorme veranderingen laten voelen. Want met 
de komst van de commerciële concurrentie in de mediaruimte, is ook de 
openbare omroep steeds meer gaan geloven in het laten domineren van 
een kijkcijferlogica. Die logica dicteert niet alleen de vorm waarin het 
nieuws gepresenteerd wordt, ze bepaalt ook de inhoud van het nieuws. 
Nieuws moet sappig, sensationeel en licht verteerbaar zijn. In die media
context gedijt het verhaal van de botsende culturen dan ook wonderwel. 
Dit verklaringsmodel zorgt voor de nodige commotie en is bovendien 
goed te verpakken in flitsende quotes. Bovendien maken de huidige 
nieuwsformats het culturendiscours onaantastbaar. Voor nuance en 
diepgang is al lang geen plaats meer in onze televisiestudio’s. 
Populisten als Dewinter, Dedecker, Eppinck of Wilders vinden zeer snel 
hun plaatsje in onze media. Of Wilders nu een knip- en plakfilmpje lan-
ceert of de toegang tot Groot-Brittannië wordt ontzegd, de media smul-
len ervan als van een diner in De Karmeliet. Dagen- en soms wekenlang 
worden ze opgevoerd en mogen ze gratis hun partijprogramma ver
kopen. Hoe scherper en ongenuanceerder hun uitspraken, hoe langer ze 
op de aanwezigheid van de schijnwerpers kunnen rekenen. Opmerkelijk 
hierbij is dat alle voorgenoemden zich rekenen tot de slachtoffers van 
het linkse spook dat onder meer hun vrijheid van meningsuiting aan 
banden legt. Nochtans zijn ze dominant aanwezig in onze media. De-
winter en co mogen nog zoveel als ze willen roepen dat zij het slachtoffer 
zijn van de linkse kerk, in werkelijkheid krijgen ze in onze media een 
centrale plaats en massale ruimte om hun mening te verkondigen. Hun 
culturele bril is het interpretatiekader bij uitstek geworden om de samen
leving te begrijpen, dat is de echte nieuwe politieke correctheid die niet 
in vraag mag worden gesteld. 



visies voor een ander debat	 167

De linkse recuperatie van een rechts verhaal

Die nieuwe politieke correctheid is een rechts fenomeen dat het spook 
van de almacht van links centraal stelt. Tegen de realiteit in stellen in-
vloedrijke rechtse opiniemakers zich voor als slachtoffers van ‘de islami-
sering’ van de samenleving en creëren ze het beeld van een linkse elite. 
Die linkse moskee zou zo machtig zijn dat ze niet alleen het spreekrecht 
ontneemt van deze zelfverklaarde slachtoffers, maar dat ze ook het be-
leid bepaalt van de overheid inzake interculturaliteit en dit tegen de wil 
van ‘het volk’ in. 
Een tweede kenmerk van dit dominante discours is dat de vertolkers van 
die nieuwe politieke correctheid zich allen positioneren als buiksprekers 
van het volk/de burger. Die constructie vinden we niet alleen in de pro-
paganda van het Vlaams Blok die pretendeert te spreken in naam van 
het volk, ook de jonge Verhofstadt sprak in zijn burgermanifesten in 
naam van de burger. Deze vertolkers van het buikgevoel van het volk 
brengen dezelfde ergernissen naar voor. Zaken als de vloedgolf aan mi-
granten, de associatie migranten en criminaliteit of het ondemocratisch 
karakter van ‘de islam’ staan hierbij centraal. De onderliggende premis-
se is natuurlijk dat ‘het volk’ – lees: het autochtone volk – steeds meer 
in de verdrukking komt door de zogenaamde islamisering van de samen
leving. ‘Onze cultuur’ zou bedreigd worden door de migratiegolven. 
Waar dit idee in de jaren 90 nog voornamelijk toe te schrijven was aan 
het Vlaams Blok, is dit in het begin van de eenentwintigste eeuw niet 
langer het geval. 
Na 9/11 en de moord op Theo van Gogh verdringt de culturele logica 
elke andere analyse van de werkelijkheid. Stemmen als die van Paul 
Cliteur, Patrick Dewael en partijgenoot Bart Somers hebben die logica 
meer en meer legitimiteit bezorgd. Het was dan niet meer racistisch om 
te stellen dat onze cultuur superieur is aan die van ‘de ander’ of ‘hun 
cultuur’ aan te wijzen als de oorzaak van alle problemen. De impact van 
die culturele bril blijft echter niet beperkt tot de liberale partij, ook bij 
het (zelfverklaarde) linkse spectrum van de samenleving zien we de 
dominantie van die culturele bril . 
‘We moeten wars van alle taboes durven zeggen waarop het staat!’. Of: ’Het 
Vlaams Blok stelt de juiste vragen, maar geeft de foute antwoorden’, zoals De 
Wever89 het stelt. Het zijn maar enkele van de veelgehoorde slogans die 
niet alleen in rechtse kringen prominent aanwezig zijn. Ook de linker
flank onderschrijft deze premissen meer en meer als ze het heeft over de 
multiculturele samenleving. Dit discours is zo dominant dat ook de sp.a 
stelt dat we de problemen moeten benoemen. In de woorden van de 
burgemeester van Antwerpen, Patrick Janssens, klinkt het als volgt: 



168� deel 2

‘Maar als het om de kern van die problemen ging, onbrak het aan parler vrai 
om ze bij hun naam te noemen. Dan verlies je dus twee keer. Nu durven we de 
dingen wel te benoemen en aan te te pakken, al is er nog een weg te gaan.’90

Het is sloganeske taal die er precies op gericht is de kiezers niet van zich 
te laten vervreemden. Centraal hierbij staat de idee dat ‘het volk’ met 
zijn verzuchtingen aan het adres van ‘de islam’ serieus moet worden 
genomen, wil men ‘dat volk’ als kiezers niet verliezen. ‘Gedurende tien tot 
vijftien jaar hebben we hier de problemen verzwegen. Maar het is niet omdat je 
problemen niet onmiddellijk kunt oplossen dat je erover moet zwijgen’91, stelt 
Patrick Janssens vol overtuiging. ‘Neem wat het Blok zegt serieus. Onderzoek 
hun voorstellen. En voer ze ook uit als ze goed zijn.’92 Dat is volgens Janssens 
de manier om het Blok de wind uit de zeilen te nemen: hun probleemde-
finiëring au sérieux nemen. Kijk of ze ook goede voorstellen hebben. 
Zoniet, probeer dan andere maatregelen te nemen. 
Wat hierbij over het hoofd wordt gezien, is dat men door het overnemen 
van de probleemdefiniëring van het Blok, ook de blik van het Blok op 
de realiteit overneemt. Dat is blijkbaar bijzaak. We moeten de proble-
men van de kleine man ernstig nemen, weerklinkt het na 9/11 bij de 
socialisten. Robert Voorhamme (SP.a) verwoordt het als volgt: ‘Even 
goed lieten we de gewone mensen die met allochtonen werden geconfronteerd in 
de steek. (…) Maar zij begrijpen niet dat ze moeten samenleven met mensen die 
die waarden aan hun laars lappen. Ze begrijpen helemaal niet dat wij zoiets 
gedogen. We hebben het hen zelfs verweten, dat ze de problemen hebben gesigna­
leerd. Dat is gewoon onbegrijpelijk.’93 En voegt er nog aan toe: ‘Er is niks 
oneerbaars om rekening te houden met het derde van de Antwerpse bevolking 
dat voor het Blok stemt. Een politicus die het daarmee moeilijk heeft, moet een 
ander vak kiezen.’94

Het winnen van electorale zieltjes staat blijkbaar bovenop de politieke 
agenda. Er wordt niet meer stilgestaan bij het feit dat het voornamelijk 
het Vlaams Blok is dat ‘het volk’ heeft leren praten en denken over ‘die 
bedreigende islam’. Dit electoraal marketingoogpunt, in combinatie 
met de dominantie van de culturele bril om de wereld te duiden, heeft 
verstrekkende gevolgen, ook voor onze socialistische partij. Het meest 
expliciet kwam dit tot uiting in een interview in De Standaard met Robert 
Voorhamme (sp.a) die stelt: ‘Bovendien moeten we onze taboes overboord 
gooien, de dingen durven zeggen zoals ze werkelijk zijn. Zo staat de migranten­
cultuur elke integratie in de weg. Hun verhouding tussen man en vrouw bijvoor­
beeld staat haaks op de universele waarde van gelijkheid en bemoeilijkt de inte­
gratie van de man. De traditie van het uithuwelijken leidt tot het dweilen met de 
kraan open. Hierdoor komen mensen naar België die totaal vreemd zijn aan 
onze samenleving en wier kinderen – de vierde generatie – even slecht af zullen 
zijn als de eerste generatie.’ 95



visies voor een ander debat	 169

Ook de boodschap van Steve Stevaert over het migrantenstandpunt was 
een niet mis te verstaan teken aan de wand. De sp.a was dan wel voor het 
migrantenstemrecht, ze weigerde haar standpunt te beargumenteren en 
verzaakte zo aan haar politieke plicht. Met het migrantenstemrecht 
waren geen stemmen te winnen, enkel stemmen te verliezen was de 
onderliggende gedachte. Een ander voorbeeld van de dominantie van 
die culturele logica is de reactie van sp.a-voorzitster Gennez op het 
onderzoek van Jaak Billiet en Marc Swyngedouw naar islamofobie in 
Vlaanderen. Hoewel de cijfers schokkend waren, namelijk dat bijna de 
helft van de Vlaamse kiezers een uitgesproken negatief beeld over de 
islam zou hebben, stelt Gennez dat dit betreurenswaardig is, ‘…maar 
niet onbegrijpelijk, net door de associatie tussen de islam en terrorisme.’ 
Gennez vult meteen aan en benadrukt dat ‘(…) er wel degelijk problemen 
bestaan, zoals de emancipatie van vrouwelijke moslims. De wet is de wet en er 
mag daarbij geen taboe zijn: we moeten bepaalde problemen durven benoemen.’96 
Opvallend is dan dat ‘die problemen’ steeds gedefinieerd worden als 
problemen eigen aan ‘hen’, aan ‘hun cultuur’ en niet als problemen die 
gekaderd worden binnen ‘onze samenleving’, binnen een sociaalecono-
mische en politieke context. ‘Onze (autochtone) samenleving’ lijkt in dit 
spreken over de multiculturele samenleving een probleemloos model, 
het is enkel ‘de botsende cultuur van de ander’ die tot problemen leidt. 
En dat moet maar eens gezegd durven worden. 

De weg naar Mekka

De weg naar Mekka, het succesprogramma van Jan Leyers op Canvas, 
heeft de verspreiding van de culturele logica nog een extra duw in de 
rug gegeven. Het programma was een kijkcijferkanon en werd overladen 
met lofbetuigingen en prijzen. Het boek prijkte meer dan 65 weken in 
de HUMO top 10 van de best verkochte non-fictie. Leyers is daaren
boven niet alleen een charismatisch en succesvol showbizz –figuur, hij 
heeft ook de reputatie van een links intellectueel opgespeld gekregen. 
Dit leidt ertoe dat het programma en zijn interviews in de media over 
De weg naar Mekka meteen ook de labels links en gedegen dragen. 
Het hoeft geen betoog dat De weg naar Mekka een enorme impact gehad 
heeft bij de bevolking in het denken over cultuur en meer bepaald ‘hun’ 
cultuur: de islam. 
Jan Leyers bezoekt in het programma tien verschillende ‘moslimlanden’ 
en gaat op zoek naar ‘wie ze zijn’, ‘hoe ze denken en voelen’, ‘hoe ze 
naar het westen kijken’ enzovoort. De antwoorden op deze vragen die-
nen blijkbaar allemaal gezocht te worden in ‘de islam’. We hebben hier 
dus te maken met een enorme reductie van de realiteit: ‘de islam’ vormt 



170� deel 2

de (enige) bepalende factor van ‘hun identiteit’. ‘De islam’ is de enige 
factor van belang om al deze landen te begrijpen. De politieke geschie-
denis is blijkbaar van geen tel meer, evenmin als de machtsverhoudin-
gen, de sociaaleconomische situatie en de individuele verschillen. De 
absurditeit van een dergelijke constructie komt meteen bovendrijven als 
we de rollen omdraaien. Stel je voor dat iemand een gelijkaardig pro-
gramma zou maken over ‘onze identiteit’ en hierbij zou focussen op het 
christendom in onze regio om ‘ons’ te verklaren. 
Bovendien hanteert Leyers een zeer dubieus en statisch cultuurbegrip. 
Hij ziet cultuur als een gen dat de drager van die cultuur in zich draagt 
en dus in wezen vrij onveranderlijk is. Een dergelijk cultuurbegrip, dat 
cultuur in de betekenis van een geheel van waarden en normen koppelt 
aan een bepaald volk in een bepaalde regio, vertaalt zich onvermijdelijk 
in generalisaties en een focus op de kloof die ‘ons’ zou scheiden van ‘de 
moslims’. Het vervalt kortom onherroepelijk in een reproductie van the-
orie van de botsing der beschavingen van Huntington97. ‘Wij’ zijn dan 
de verlichte westerlingen die een joods-christelijke traditie delen en dus 
dragen ‘wij’ vrijheid, democratie, gelijkheid van man en vrouw, schei-
ding van kerk en staat en vrije meningsuiting hoog in het vaandel. ‘Zij’ 
daarentegen worden afgebeeld als ons spiegelbeeld. ‘Zij’ worden volle-
dig geleefd door de zekerheden van de Koran en zijn ‘dus’ virulent anti-
westers, antidemocratisch, tegen de gelijkheid van man en vrouw enzo-
voort. ‘Wij’ zijn kinderen van de moderniteit, in tegenstelling tot de 
moslims die zich nog in een premodern stadium van de geschiedenis 
zouden bevinden. Of om het in de zo geroemde parler vrai uit te druk-
ken: ‘hun cultuur’/‘zij’ zijn achterlijk. 
Het Vlaams Blok heeft ‘het volk’ dan wel leren praten over ‘de islam’, 
Jan Leyers heeft dezelfde retoriek aangeleerd aan de linkse weldenkende 
gemeenschap. Opeens was het ook voor progressieven bon ton om te 
stellen dat ‘de islam’ een gevaar is. Dat wordt duidelijk geïllustreerd met 
de opstanding van De Pauw, Sanctorum, Van Istendael en Barnard die 
vinden dat de taboes moeten sneuvelen en dat links zich moet uitspre-
ken tegen ‘de islam’. Ook deze groep intellectuelen stuurt de dominante 
idee de wereld in dat de islam en de Europese seculiere democratie als 
vreemde en eeuwig onverzoenbare blokken tegenover elkaar staan. En 
ook zij vallen niet alleen ‘de islam’ aan, maar ook die ‘naïeve linksen’ die 
de problemen maar niet zouden willen zien, laat staan ze zichtbaar wil-
len maken. Het volstaat trouwens niet om problemen aan te kaarten, de 
problemen moeten benoemd worden als eigen aan ‘de islam’. Iedereen 
moet zich bekennen als een rabiaat islambasher, zoniet ben je een naïeve 
linkse intellectueel of, godbetert, een verguisde moslim. 



visies voor een ander debat	 171

De nieuwe taboes

Hoewel die nieuwe kruisvaarders van de westerse beschaving zich hard op 
de borst kloppen dat alle taboes moeten sneuvelen, installeert hun dis-
cours zelf een hele rist taboes. ‘Onze blik’ moet eenzijdig gericht zijn op de 
aard van ‘hun cultuur’ en de onvermijdelijke botsing die daaruit zou voort-
vloeien. Elke analyse die vertrekt vanuit een multifocale bril, wordt afge-
daan als het eeuwige verdoemde cultuurrelativisme. Het wordt telkenmale 
gereduceerd tot het goedpraten van achterstellingen en wantoestanden. 
Dat is een dramatische en uiterst problematische evolutie, die ertoe leidt 
dat we afstappen van alle analysemodellen uit de sociale wetenschap-
pen. Het leidt tot een enorme reductie van de complexe maatschappe-
lijke realiteit tot louter culturele problemen. De sociaaleconomische en 
politieke dimensies van maatschappelijke problemen zijn niet meer be-
spreekbaar als het gaat over de multiculturele samenleving. Hierdoor 
wordt niet meer stilgestaan bij het feit dat veel van die zogenaamde cul-
turele problemen in wezen eigen zijn aan de maatschappelijke positie 
van ‘allochtonen’ in onze samenleving en van de structuur van onze 
maatschappij en onze economie. De vaststelling dat veel van de proble-
men die allochtonen ondervinden zeer gelijkaardig zijn aan de proble-
men van de lagere sociaaleconomische klassen van autochtonen in onze 
samenleving, is afwezig in het maatschappelijk debat. 
Als het nu gaat over allochtonen en criminaliteit, hun schoolloopbaan of 
hun plaats op de arbeidsmarkt, altijd zijn het voornamelijk culturele 
problemen. Het duiden van samenlevingsproblemen als complexe feno-
menen met complexe oorzaken die niet te herleiden zijn tot louter cultu-
rele verklaringen, is niet meer mogelijk in ons gemediatiseerde debat. 
‘Het volk’ heeft immers gesproken: ‘zij’ vormen het probleem. En ‘die 
stem van het volk’ mag en kan niet meer in twijfel worden getrokken. 
‘Die stem van het volk’, een zuiver politiek-ideologische constructie, 
wordt de basis van het maatschappelijke debat.
Het aankaarten van racisme als ideologie of een structurele eigenschap 
van de samenleving wordt dan onmogelijk. Van een echt structureel an-
tiracismebeleid is dan ook geen sprake. Racisme is hoogstens een margi-
naal en individueel probleem waarover men bemiddelt met de dader. 
Het aankaarten van racisme wordt zelfs als ongewenst beschouwd, om-
dat het ‘de allochtonen’ in een slachtofferrol zou plaatsen. Bovendien is 
Vlaanderen van ‘nature’ tolerant en is structureel racisme bijgevolg on-
bestaande. Zelfs het juridisch bestrijden van het VB is de dag van van-
daag niet meer gewenst.
Die focus op ‘hun cultuur’ als de oorzaak van hun maatschappelijke 
situatie leidt ertoe dat de zo gevreesde kloof een realiteit wordt in de 



172� deel 2

geest van de mensen. Polarisering is dan ook het gevolg. Daarenboven 
worden deze stereotypen de basis van het beleid voor de multiculturele 
samenleving. Het enige legitieme beleid is dan een beleid dat focust op 
‘hun culturele onaangepastheid’ aan onze samenleving en is er dus op ge-
richt om ‘hun waarden en normen’ aan te passen aan onze samenleving.
In werkelijkheid delft die zogenaamde linkse coalitie dus al jarenlang 
het onderspit in het gemediatiseerde debat over de multiculturele samen
leving. De invloed van het dominante rechtse discours beperkt zich niet 
tot de media of tot de wereld van de ideeën, maar vertaalt zich in onze 
samenleving. Het van oorsprong rechtse discours krijgt zonder al te veel 
weerwerk gestalte in het beleid dat bijna uitsluitend focust op culturele 
problemen en culturele oplossingen ervoor. Het rechten- en plichtendis-
cours, dat in feite een discours over extra plichten voor nieuwkomers en 
‘allochtonen’ is, is het dominante verhaal over de multiculturele samen-
leving. Nagenoeg alle politieke partijen en journalisten schrijven er zich 
kritiekloos op in en onderschrijven de culturele scheiding tussen ‘ons’ 
en ‘de ander’. Bijgevolg moet ‘die ander’ ingeburgerd worden (wat bete-
kent zoals ‘wij’ worden), willen we cultuurbotsingen vermijden. 
Het aanleren van ‘universele’ waarden en normen, en natuurlijk ook 
Nederlands, zou de oplossing voor de huidige multiculturele malaise 
zijn. Het nultolerantiedenken mag dan wel luid weerklinken in het 
maatschappelijk debat, het gaat nooit over het kordaat bestrijden van 
racisme. De ongelijkheid op de arbeidsmarkt wordt niet meer gezien als 
een eigenschap van ons economisch systeem. Ongelijkheid wordt meer 
en meer geïndivualiseerd en geculturaliseerd. Het idee is dat iedereen 
gelijke kansen krijgt op onze arbeidsmarkt. Want als je het niet maakt, 
dan ben je daar zelf schuldig aan. Bij autochtonen is dat een zuiver indi-
vidueel probleem, bij allochtonen is dat dan een cultureel en taalkundig 
probleem. Hun werkethos is niet aangepast en ze zien overal racisme. 
Bart Somers wou dan ook een cursus werkattitude voorzien voor alloch-
tonen in het kader van zijn plan om de allochtone werkloosheid aan te 
pakken98. Zijn oplossing voor het racisme was al even simplistisch: 
allochtonen moeten minder lange tenen hebben. Kortom, de strijd voor 
sociaaleconomische gelijkheid, voor politieke rechten en tegen racisme 
zijn de echte nieuwe taboes.

De hegemonie van het cultuurdenken

De hegemonie van het cultuurdenken is trouwens ook te merken aan de 
focus van vele tegenbewegingen in onze samenleving. Neem bijvoor-
beeld de retoriek rond de nu veelgehoorde slogan ‘diversiteit is een 
verrijking’. Daar zien we dat het concept diversiteit in eerste instantie 



visies voor een ander debat	 173

verwijst naar culturele verschillen. Meer nog, die culturele verschillen 
worden bijna steevast gezien als groepsverschillen, als verschillen tussen 
‘culturen’ in ons land. Hoewel dit verhaal naar voren wordt gebracht als 
een tegendiscours, als een antiracistisch verhaal en een alternatief voor 
de rechtse hegemonie, blijft de onderliggende premisse van het rechtse 
discours intact: ‘wij’ en ‘zij’ verschillen ook hier van elkaar. Ook in dit 
discours hebben ‘wij’ en ‘zij’ een andere cultuur, maar dat heet hier dan 
geen probleem, maar een verrijking. De gemeenschappelijkheid die ons 
bindt valt echter weer uit beeld. Bovendien wordt er zeer weinig aan-
dacht besteed aan het feit dat ‘wij’ en ‘zij’ helemaal niet zo’n absoluut 
verschillende cultuur hebben. Immers, ‘zij’ wonen hier en maken hier 
‘hun cultuur’ en daarbij is het onvermijdelijk dat ‘hun’ cultuur (deels) 
beïnvloed wordt door ‘onze’ cultuur en omgekeerd. Cultuur is geen 
vaststaand en afgegrensd gegeven dat we absoluut moeten verdedigen. 
Het recht om zich cultureel uit te drukken en te ontwikkelen is dat echter 
wel (zolang het natuurlijk niet ingaat tegen andere rechten).
Met dit diversiteitsverhaal dreigen we opnieuw te verzanden in een louter 
identitair en cultureel discours dat bovendien in de kaart speelt van het 
systeem. Want in wezen wordt de rechtse hegemonie hierdoor niet in 
vraag gesteld. Misschien produceert het zelfs veeleer het tegendeel en 
versterkt het de huidige consensus die ‘de ander’ louter als een exponent 
van zijn of haar cultuur ziet. Die hegemonie van het cultuurdenken zien 
we ook in verschillende zelforganisaties waar de strijd om de aanvaar-
ding van de culturele identiteit centraal staat. Dat dit legitieme eisen 
zijn, is een feit, iedereen heeft recht op zijn identiteit. Natuurlijk hebben 
moslims het recht om een eigen moslimpartij op te richten, eigen scho-
len uit te bouwen of te strijden om islamitische symbolen achter het loket 
toe te staan. Dit zijn allen legitieme democratische rechten. De huidige 
dominantie van het culturendiscours dreigt er echter toe te leiden dat 
dergelijke identitaire en culturele eisen meer en meer verheven worden 
tot de belangrijkste en enigste strijdpunten. Deze evolutie zien we helaas 
meer en meer in het ‘allochtone middenveld’ waar ‘cultuur’ en ‘identiteit’ 
steeds belangrijker worden. De praktijk wijst uit dat dit ook elementen 
zijn waarop het makkelijker mobiliseren is dan voor pakweg de strijd 
voor de herverdeling van de welvaart. 
Het probleem met die culturele focus is dat hij te weinig tot geen aan-
dacht heeft voor de sociaaleconomische en politieke (en dus gemeen-
schappelijke) realiteit. De suggestie is dan dat ‘als de autochtonen maar 
open staan voor (de verrijking) van andere culturen, het dan wel alle-
maal in orde komt’. Dit is niet zomaar naïef, het ondermijnt ook een 
gedegen analyse van de werkelijkheid. Als we naar die realiteit kijken, 
dan zien we dat ongelijkheid het belangrijkste probleem is. Bijvoorbeeld 



174� deel 2

dat 56 procent van de mensen van Marokkaanse origine en 59 procent 
van de mensen van Turkse origine in België onder de armoedegrens leeft. 
Dat de werkloosheid onder allochtonen zoveel keren groter is dan onder 
autochtonen. Dat bijzonder weinig allochtonen doorstoten tot de top
laag van onze samenleving. Dat zijn de kerndomeinen van de emancipa-
tiestrijd en daar is het triestig gesteld. Veel te weinig middenveldorgani-
saties zetten in op een sociaaleconomische strijd tegen ongelijkheid. 
Vanuit een linkse analyse is er dus wel een probleem als identitaire en 
culturele elementen de kernpunten van de tegenbeweging worden om te 
mobiliseren. Niet alleen leiden dergelijke kapstokken de aandacht af 
van de onderliggende en dus cruciale domeinen van emancipatie, ze lei-
den onvermijdelijk ook tot de versplintering van krachten, de mogelijke 
bondgenoten worden immers a priori uitgesloten. De andere zijde van 
de medaille van de identiteitspolitiek is dus dat de kerndomeinen van de 
emancipatiestrijd meer en meer naar de achtergrond verschuiven. Dat is 
een spijtige zaak, want emancipatie situeert zich in eerste instantie op 
politiek en economisch vlak. Het feit dat ‘moslims’ meer en meer gevi-
seerd worden, dat ‘hun religie’ en ‘hun cultuur’ steeds meer op de korrel 
worden genomen, heeft veel meer te maken met politieke en econo
mische elementen dan met ‘hun’ cultuur. Om het in een oneliner te for-
muleren: mocht er in het Midden-Oosten geen olie in de grond zitten, 
dan zouden we vandaag niet over die islam spreken. Het is dan ook geen 
culturele strijd, maar een politiek-economische strijd die verkocht wordt 
in termen van cultuur. Door mee te stappen in een culturele logica heeft 
rechts de linkse agenda kunnen bepalen, waardoor links zich die agenda 
onbewust eigen heeft gemaakt. Terwijl links eigenlijk had moeten zeg-
gen: dat is jullie mening, die volgens ons niet alleen fout is, maar zelfs 
helemaal niet ter zake doet, om vervolgens de eigen agenda op tafel te 
gooien: de strijd voor gelijkheid.
Het is hoog tijd dat we het verschil achter ons laten en meer focussen op 
gemeenschappelijkheid, op de strijd voor gelijke (economische en poli-
tieke) rechten, de strijd tegen ongelijkheid. Dat is een per definitie politieke 
en thematische strijd. Die strijd is de dag van vandaag veel moeilijker te 
voeren, het is een strijd die tegen de tijdsgeest en de rechtse hegemonie 
ingaat. Het is dus per definitie een werk van lange adem, zonder veel 
hoop op korte termijnsuccessen. Het is echter een cruciale strijd, die 
indien hij succesvol is, ook indirect meebouwt aan de nodige invloed om 
ook het recht op de eigen identiteit en culturele uitingen dichterbij te 
brengen. Bovendien is het een strijd die verenigt in plaats van verdeelt. 
Er is te eenzijdig ingezet op de strijd voor de aanvaarding van diversiteit 
en de verschillende culturele identiteiten. Al te lang is de strijd voor 
politieke en economische ongelijkheid links blijven liggen. 



visies voor een ander debat	 175

Emancipatie vanuit een links perspectief

Wat schuilt er nu onder die oproep om het perspectief van de emancipatie
strijd vooral te richten op het sociaaleconomische domein? Wat is de 
aanpak die zich achter deze slogan verstopt? Een voorbeeld. Onderwijs 
is steeds een belangrijk domein geweest voor emancipatiebewegingen 
en ook vanuit een multicultureel perspectief wordt er veel aandacht aan 
geschonken. De pleidooien voor multicultureel onderwijs, voor de inter-
culturalisering van de cursussen en de lessen zijn hierbij prominente en 
terechte aandachtspunten. Helaas wordt dit nog te vaak vertaald naar 
een focus op cultuur in de nu hegemonische betekenis. Er wordt dan 
mogelijk een multiculturele dag georganiseerd waar de verschillende 
‘culturen’ die in de school aanwezig zijn centraal staan. ‘Wij’ en ‘zij’ 
komen weer in de picture, maar nu als een verrijking. De onderliggende 
premisse, namelijk dat wij allen ambassadeurs zouden zijn van een cul-
tuur, wordt zo opnieuw versterkt. Er wordt dan geen muntthee geser-
veerd, maar Marokkaanse muntthee. Dat is dan iets van ‘hen’. Hoe goed
bedoeld dergelijke initiatieven ook zijn, ze hebben een problematisch 
karakter. In de realiteit kunnen er best wel meer gemeenschappelijk
heden zijn tussen mensen uit ‘verschillende culturen’ dan tussen mensen 
met een gelijkaardige culturele achtergrond. Een eerste mogelijke val-
kuil is dus de invulling van het concept cultuur dat binnen die intercul-
turalisering gehanteerd wordt. 
Dat is echter niet de kern van het probleem. Het belangrijkste punt van 
kritiek is dat deze strijd wel positief kan zijn op het niveau van de aan-
vaardig van diversiteit, van het aanleren van complexe blik op de reali-
teit, maar dat hij geen oplossing biedt voor de reproductie van ongelijk-
heid door onze onderwijsinstellingen. Daar komen we bij de kern van 
het probleem. Tal van (internationale) studies tonen aan dat ons onder-
wijs niet alleen tot het beste van de wereld behoort, het is ook het onder-
wijs met de grootste kloof tussen de sterkste en zwakste leerlingen. Dit 
is in eerste instantie geen cultuurprobleem, maar een sociaaleconomisch 
probleem. Kinderen van ouders die het niet te breed hebben en weinig 
van het onderwijssysteem afweten, lopen meer risico op minder succes-
volle studieresultaten. Allochtonen behoren in grote mate tot deze groep 
die oververtegenwoordigd is in studierichtingen die minder voorberei-
den op hoger onderwijs en waar meer schooluitval is.
Als de strijd tegen sociaaleconomische gelijkheid centraal staat, dan is 
het bestrijden van deze reproductie van ongelijkheid het centrale punt 
van de emancipatiebeweging. Een gemeenschappelijke strijd die zowel 
kansarme allochtonen als kansarme autochtonen verenigd. Dan gaat het 
niet zozeer over cultuur, maar veel meer over maatregelen die het moge-



176� deel 2

lijk maken van het onderwijs een van de belangrijkste hefbomen te maken 
om ongelijkheid te bestrijden. Dan staan eisen zoals kleinere klassen, 
extra ondersteuning van zwakkere leerlingen, werken met rolmodellen 
en nieuwe onderwijsvormen zoals tutoring centraal. Zo worden in eerste 
instantie de structuur en de werking van ons onderwijs geviseerd. 
Kortom, emancipatiebewegingen zullen altijd zeer divers van aard zijn 
en rond zeer diverse thema’s werken. Dat is een goede zaak, meer zelfs, 
dat is noodzakelijk. Vandaag is die diversiteit binnen de emancipatie
beweging echter steeds kleiner aan het worden, meer en meer is de aan-
dacht gericht op culturele aanvaarding. Vanuit een links perspectief is 
het dus te betreuren dat er zo weinig ingezet wordt op de structurele 
strijd tegen sociaaleconomische ongelijkheid. Dit betekent echter niet 
dat de strijd voor culturele aanvaarding overbodig of misplaatst zou 
zijn. Het betekent wel dat de emancipatiestrijd zich niet mag beperken 
tot een culturele strijd en zeker waakzaam moet zijn om niet de premis-
sen van het rechtse discours over cultuur te reproduceren. 

De grenzen van het debat

Het is hoog tijd dat de grenzen van het debat blootgelegd worden en dat 
we allen samen werken aan de opbouw van nieuwe tegenbewegingen. 
Die bewegingen moet antihegemonisch zijn en mogen zich niet laten 
meeslepen in de culturele logica. Integendeel, de focus moet in eerste 
instantie liggen op het sociaaleconomische en politieke domein. Cultuur 
speelt natuurlijk een rol in de samenleving en mag niet worden afgedaan 
als irrelevant. Uiteraard zijn er culturele factoren die een rol spelen, 
maar het is belangrijk dat we het gangbare statische en dichotome 
cultuurbegrip onderuit halen. We moeten mensen duidelijk maken dat 
cultuur onbestendig, niet begrensbaar is en dus ook niet de motor van 
alle menselijke handelingen is. Cultuur is een complex fenomeen dat 
niet losstaat van de politieke, sociale en economische realiteit. 
Bovendien zal er tegenwicht moeten worden geboden tegen de domi-
nantie van de kijkcijferlogica in de massamedia. Het debat over de multi
culturele samenleving is immers vandaag in eerste instantie een gemedia
tiseerd debat. De media bepalen immers de grenzen van dit debat. Zo is 
die nieuwe politieke correctheid in eerste instantie een mediatiek feno-
meen. Het is in en door onze media dat dit discours de laatste decennia 
dominant is geworden. Media bepalen wat kan worden gezegd en in 
welke vorm dat wordt gezegd. Dit heeft uiteraard belangrijke conse-
quenties voor het opbouwen van een breder perspectief in het maat-
schappelijk debat. Het is een illusie te denken dat de huidige massa
media een goede bondgenoot zijn in de strijd tegen de culturele 



visies voor een ander debat	 177

tunnelvisie die vandaag de hoofdtoon vormt. We zullen ons in eerste 
instantie moeten richten op de ruimtes waar diepgang nog mogelijk is: 
alternatieve media, debatten, boeken, tijdschriften, acties… Laten we 
onze krachten bundelen, onze verschillen overstijgen en samen de strijd 
aangaan voor een rechtvaardiger samenleving. 



178� deel 2

Iedereen Conservatief!
Beschavingspluralisme in 
binnen- en buitenland
Olivia Umurerwa Rutazibwa

‘(...) we have all been programmed to respond to the human differences 
between us with fear and loathing and to handle that difference in one of 
three ways: ignore it, and if that is not possible, copy it if we think it is domi­
nant, or destroy it if we think it is subordinate. But we have no patterns for 
relating across our human differences as equals. As a result, those differences 
have been misnamed and misused in the service of separation and confusion.’
Audre Lorde (West, 1993, 2001:93)

Aan alle mensen van goede wil

In het multiculturele debat barst het van mensen van goede wil. Mensen 
die het goed menen met die ‘andere’ medeburger die hier onze Vlaamse 
samenleving kleurt, of ver weg in armoede of oorlog om onze hulp 
schijnt te vragen. Van de prestigieuze wandelgangen van de VN in New 
York, tot de lokalen van de straathoekwerkers in onze Vlaamse binnen-
steden, we zitten echt niet verlegen om oprechte wereldverbeteraars. De 
gouden jaren van de politieke correctheid in Vlaanderen schijnen echter 
definitief voorbij of die er ooit geweest zijn, laat ik hier graag even in het 
midden). En dus zitten we, naast al die goede wil, ook met een bizarre 
consensus die de klassen, partijen en generaties schijnt te overstijgen, als 
zou de zogenaamde ‘begrijpende’ en ‘tolerante’ aanpak van de multi
culturele ‘kwestie’ nergens toe leiden. Rechts zet de toon en kiest de 
onderwerpen, links levert een bijdrage middels microscopische bij
sturingen van een in essentie xenofoob discours. De ‘welwillende’ Vla-
ming vecht vandaag dus tegen een bierkaai van angst of onverschillig-
heid, maar de welwillendheid houdt niettemin stand. 
Ook in de politieke arena zien we een explosie aan lokale en internatio-
nale beleidsverklaringen die bol staan van ethische voornemens met het 
oog op het welzijn van het individu en diens gemeenschap. Er zijn uiter-
aard genoeg kanttekeningen te maken bij deze politieke voornemens. 



visies voor een ander debat	 179

Kanttekeningen met betrekking tot de kloof tussen woorden en daden, 
tot motivaties en de eigen belangen die er en passant ook mee worden 
gediend. Maar pogingen om de malafide bedoelingen van de macht
hebbers te ontmaskeren zijn talrijk – het kunnen er nooit te veel zijn 
uiteraard – maar ook gemakkelijk. Bovenal helpen ze ons geen stap 
vooruit in het verklaren hoe we alsnog falen wanneer we vanuit goede 
bedoelingen handelen. In zo’n klimaat, waarin iedereen het goed meent 
met iedereen, hebben we nood aan meer analyses die meegaan in het 
verhaal van de goede bedoelingen van gewone burgers en politici tegen-
over die ’ander’. Alleen al omdat die welwillendheid reëel is en zo een 
concrete invloed uitoefent op de werkelijkheid. Maar ook omdat er in 
het ethische zelf een gevaar schuilt. 
Charles Taylor stelt het nog iets scherper: ‘Wellicht maakt de triomf-
tocht van de moraal alles alleen maar erger.’ (Taylor, 2005:25) Het 
moralistische, ethische karakter van onze inspanningen leidt er vaak toe 
dat we vergeten met een kritische blik te kijken naar de mogelijke nega-
tieve gevolgen ervan. Verhalen die inzoomen op de goeden versus de 
slechten, – de gemiddelde auteur rekent zich dan meestal tot het goede 
of tenminste het ‘neutrale’ kamp –, missen dan weer de kans om het 
debat binnen het ‘welwillende’ kamp te doen evolueren.
Daarom zal ik me in de deze bijdrage exclusief proberen te richten op 
die ‘welwillende’. In concreto spreek ik hier de (links)progressieven 
aan. Zij die, gelovend dat de multiculturele samenleving een feit en zelfs 
een verrijking is, bewust kiezen om huis en haard naar pakweg Borger-
hout te verkassen. Om zo die diversiteit aan den lijve te ondervinden, 
erdoor verrijkt te worden en dit te willen doorgeven aan de volgende 
generaties. Ik richt me tot die progressieveling die misschien enkele 
jaren later eerlijkheidshalve – al dan niet hardop – moet toegeven dat 
het toch allemaal niet zo vlotjes verloopt met die diversiteit. Dat die 
(rechts)conservatieven misschien toch wel een punt hebben. Die uiteinde
lijk het conservatieve inburgeringsverhaal zo gek niet meer vindt klin-
ken, en het ook als enige duurzame oplossing begint te zien voor een 
succesvolle multiculturele samenleving. 

‘Following the familiar escalation syndrome, failed intrusions by the West 
provide the motivation for the West to become even more intrusive. (…) 
Although many will deny the relevance of colonial experience to today’s 
allegedly more humanitarian exercises, I argue that there are many lessons 
to be gained from the previous wave of Western intervention in the Rest – 
as many problems were created by colonizers’ incompetence as by their 
exploitation.’ 
William Easterly (Easterly, 2006: 272)



180� deel 2

In mijn verhaal zal ik geregeld voorbeelden gebruiken van onze goed
bedoelde handelingen op het internationale toneel. Zoals ontwikke-
lingssamenwerking of humanitaire hulp. Zodoende richt ik me onrecht-
streeks ook tot de idealistische politici of de internationale hulpverleners 
verbonden aan kleine ngo’s of hun ambtelijke collega’s van de VN, de 
EU of andere internationale organisaties. Ook hen bekruipt bij gelegen-
heid het onbehaaglijke gevoel dat ze met de kraan open aan het dweilen 
zijn. En ondertussen vragen ze zich af of die ‘anderen’ het wel beter wíl-
len hebben of het gewoon echt niet (willen) begrijpen?
Dat deze mensen van goede wil uiteindelijk vaak tot dezelfde conclusies 
komen als die zogenaamde slechteriken die het al lang hebben opgege-
ven, onverschillig zijn of openlijk overtuigd zijn van de ongelijkheid 
tussen mensen, is op z’n minst tragisch. Bij nader inzien is het echter 
ook niet zo verwonderlijk. Onze welwillendheid is namelijk gestoeld op 
een stel problematische veronderstellingen. Zowel over onszelf als over 
die ‘ander’. Ten tweede, hoe goed onze bedoelingen ook zijn, is ons 
handelen toch op de een of andere manier in essentie gecentreerd rond 
onszelf en niet in eerste instantie rond die ‘ander’ wiens lot we trachten 
te verbeteren.
In deze bijdrage label ik deze twee eigenschappen respectievelijk als 
het fundamentele ongelijkheidsdenken en het egocentrische altruïsme. 
Ze zijn, als producten van de doctrine van de End of History99 die sinds 
enkele decennia het westerse denken en handelen beheerst, de verschij-
ningsvormen van wat ik hier ‘beschavingspluralisme’ noem. Als ‘uitvin-
ders’ van de universele waarden en normen, als zij die het beschavings-
model End of History succesvol belichamen, zijn we enkel voorstander 
van pluralisme en verscheidenheid in zoverre we de ‘ander’ kunnen ‘inte
greren’ in onze realiteit, onze visie op geluk, onze visie op de waarheid. 
Met ons eigen binnen- en buitenlands beleid in het achterhoofd, probeer 
ik dit vrij theoretische verhaal iets concreter en praktischer te maken en 
waag ik me aan enkele voorstellen tot alternatief denken: een fundamen-
teel gelijkheidsdenken over het ‘zelf’ en de ‘ander’, met een duidelijke, 
inclusieve lotsverbeterende toekomstvisie. Zonder al te veel angst voor 
verandering of het nieuwe. Kortom, een teruggrijpen naar de essentie 
van het (links)progressieve gedachtegoed. 

Diagnose: allemaal conservatief!

Niets beter dan een zware verkiezingskater om stil te staan bij de waarde 
van het (links)progressieve project . Op 7 juni 2009 stemde Vlaanderen 
duidelijk rechts en conservatief. Daarmee bestendigden we electoraal de 
trend die reeds enkele jaren zichtbaar is in Vlaanderen: een verlangen 



visies voor een ander debat	 181

naar een imaginair monocultureel verleden, toen alles nog herkenbaar, 
overzichtelijk en controleerbaar was. Waar komt dit collectieve conser-
vatisme vandaan? Zijn we te rijk geworden? Wordt met het gestaag stij-
gen van onze materiële welvaart, de noodzaak van solidariteit, staats
interventie en verandering naar de achtergrond gedrukt? Of ligt het aan 
de omgekeerde bevolkingspiramide en zitten we dus met te veel grijs-
aards? Het is algemeen geweten dat zij doorgaans conservatiever zijn 
ingesteld. Misschien wachten we dus het best tot die piramide opnieuw 
een juiste vorm aanneemt voor we met vernieuwde energie inzetten op 
het (links)progressieve project? Of is het de verarming van onze demo-
cratie? Wie van ons heeft nog de indruk dat zijn of haar stem werkelijk 
iets uitmaakt en wie snapt er wérkelijk iets van die technocratische ‘keuzes’ 
die we voorgeschoteld krijgen? Kan het zijn dat alle moeilijke vragen 
reeds zijn beantwoord en dat het er nu alleen nog op aankomt om zo 
efficiënt mogelijk uit de hoek te komen? Of ligt het aan het feit dat de 
politiek en het media- enentertainmentbedrijf zo met elkaar verweven zijn 
dat er nauwelijks nog iemand iets nuttigs of echt anders te zeggen heeft? 
Blijven we daarom als kiezers ongeïnteresseerd en ongeïnformeerd ach-
ter, gelovend in de mythe dat er geen alternatieven meer (nodig) zijn?
In deze bijdrage ga ik vooral uit van de laatste twee suggesties en formu-
leer ik een kritiek op dit End of History denken. In ons (links)progres-
sieve verhaal is het belangrijk te beseffen dat het (rechtse) conservatisme 
op deze manier van denken geen monopolie heeft, wel integendeel. 
Gedreven door een waaier aan goede bedoelingen om het lot van die 
‘ander’ te verbeteren, bezondigen we ons als progressieven aan een ver-
sie ervan die onder het beschavingspluralisme valt: In tegenstelling tot de 
conservatieven staan we misschien wel meer open voor verandering, en 
hebben we een oprechte interesse en fascinatie voor het ‘anders-zijn’ van 
de ‘ander’, maar als we inzoomen op de manier waarop we die ‘ander’ 
menen te (moeten) helpen, is dit handelen vaak te herleiden tot pogin-
gen om deze te transformeren naar ons beeld en gelijkenis. 
Naast het feit dat hieruit een totaal misplaatst superioriteitscomplex 
spreekt, is deze manier van denken en handelen in essentie ook erg 
conservatief, omdat ze zich vooral toespitst op de transformatie van de 
‘ander’ en genoegen neemt met een status quo voor het ‘zelf’. In die zin 
zijn we de afgelopen decennia in onze ontmoeting met de ‘ander’ als 
progressieven geen echt alternatief voor het conservatisme gebleken. Alle 
mogelijke externe redenen ten spijt ligt mijns inziens hier dus een deel 
van de verklaring voor het failliet van het (links)progressieve gedachte-
goed. Wat we vertellen is niet verschillend genoeg van de rest, maar vooral: 
ook ons verhaal is in essentie conservatief. Niet zo verwonderlijk dan dat 
mensen, zeker in tijden van crisis, collectief voor het origineel kozen.



182� deel 2

Symptomen:  
fundamenteel ongelijkheidsdenken en egocentrisch altruïsme

Terug naar het beschavingspluralisme. Hoe manifesteert het zich? Inspi
ratie voor dit verhaal haalde ik voornamelijk uit mijn onderzoek naar de 
relaties tussen de Europese Unie en Afrika. Opgroeiend in Vlaanderen, 
in de geprivilegieerde positie van een zogenaamde Vlaamse ‘ander’, kon 
ik moeiteloos parallellen vinden met ons denken en handelen rond 
multiculturele kwesties hier. In beide gevallen zien we een hoge concen-
tratie aan goede intenties. Beide zijn beleidsdomeinen waar decennia-
lang falen door de betrokkenen nauwelijks is afgestraft. Alhoewel, in de 
multiculturele context wordt er bij gelegenheid weleens gereageerd op 
het falen. Wanneer zich een of ander ‘incident’ voordoet dat de onver-
schilligheid of de vredevolle onwetendheid van de massa verstoort. Maar 
de dagelijkse gevolgen van het falen van onze multiculturele samenleving, 
en vooral de structurele gevolgen ervan voor de ‘ander’, die worden met 
evenveel hoogdringendheid aangepakt als de hongersnood in Afrika. 

‘Tot onze levenstrategie behoort echter ook dat we ervan uitgaan dat het 
kwaad buiten onszelf ligt.’ 
Charles Taylor (2005: 24)

‘All of the Western nations have been caught in a lie, the lie of their preten­
ded humanism.’ 
James Baldwin (1972, 2007:85)

In eerste instantie is er het fundamentele ongelijkheidsdenken. Wanneer 
we in de multiculturele of ontwikkelingscontext de ‘ander’ hulp aanbie-
den, dan doen we dit vaak gestoeld op de idee dat die fundamenteel van 
ons verschilt. De ‘ander’ wordt niet bewust of openlijk als minderwaar-
dig gezien, maar veeleer als iemand die in theorie wel onze gelijke is 
maar dusver nog iets ‘mist’ om ook effectief reeds onze gelijke te zijn. 
Laten we een willekeurige westerse analyse nemen van pakweg een of 
ander Afrikaans conflict. De impliciete gedachtegang komt altijd neer 
op een van de volgende dichotomieën: de welwillende en betrouwbare 
internationale gemeenschap vs. de kwaadwillige en corrupte lokale 
machthebbers of rebellenleiders; de capabele westerse hulpverleners vs. 
de incapabele lokale actoren. Of nog: – deze gaat al mee sinds het begin 
van de koloniale periode – de rationele Europeaan vs. de irrationele 
‘andere’.
Uiteraard stel ik het hier vrij karikaturaal voor, in de realiteit manifes-
teert dit zich veeleer in gradaties. Maar deze uitvergrote karakterisering 



visies voor een ander debat	 183

komt van pas wanneer we onze welwillende daden willen evalueren, want 
ze is aanwezig in de meeste van onze reflecties en acties naar de – in onze 
ogen – hulpbehoevende ‘ander’. Wanneer ik in een willekeurig gesprek 
met collega’s of vrienden opper dat minder van onze hulp of inmenging 
de Afrikaanse landen misschien wel ten goede zou komen, krijg ik stee-
vast als antwoord: ‘Wat moeten we dan doen? Niets of wat?! Hen aan 
hun lot overlaten? Denk je werkelijk dat zij het alleen aankunnen?’ 
Ook in de lokale multiculturele context zien we de ‘ander’ als onaf, als 
nog niet ten volle gerealiseerd. Het uit zich in de vanzelfsprekendheid 
waarmee we de ‘ander’ benaderen vanuit de intussen welbekende gang-
bare stereotypen. Of we er nu mee instemmen of niet, of hameren op 
hun inaccuraatheid, feit blijft dat we doorgaans aan de ‘ander’ denken 
in termen van diens verschillen met het ‘zelf’. Dit mechanisme spreekt 
uit de vanzelfsprekendheid waarmee we Marokkaanse jongens associë-
ren met criminaliteit, hun ouders als ongeschikt voor de opvoeding, en 
hun meisjes en vrouwen als onderdrukt en niet bij machte om aan hun 
eigen lot te timmeren. Het fascinerende is dat we, ook vanuit onze wel-
willende blik, haast schijnen te vergeten dat exact dezelfde fenomenen, 
al dan niet in een ander verschijningsvorm, zich in ‘onze’ samenleving 
voordoen! Daar waar we dus parallellen zouden kunnen vinden om de 
kloof tussen het ‘zelf’ en de ‘ander’ te dichten, laten we deze kans schie-
ten door ons over te geven aan een selectieve lezing van ‘onszelf’ en de 
‘ander’, met als gevolg dat de beelden die we van elkaar hebben uiteinde
lijk ver uit elkaar en van de realiteit komen te liggen. 
Net zoals met de stereotypen het geval is, klopt de idee dat wij steevast 
aan de capabele, welwillende en geïnformeerde kant van de dichotomie 
staan en de ontvangende ‘ander’ aan de andere kant, niet met de reali-
teit. Wie is er beter geplaatst dan wij om te beseffen dat we niet altijd 
gezegend zijn met smetteloze politici of een smetteloze publieke sector? 
Noch qua output, noch qua bedoelingen. En toch, wanneer we oproe-
pen tot meer interventie of inmenging in het buitenland, lijken we een 
haast kinderlijk geloof te hebben in de goede bedoelingen, capaciteiten 
en rationaliteit van onze beleidsmakers en hulpverleners. In feite gelo-
ven we het niet echt, maar we zijn er onbewust wel van overtuigd dat ze 
duizendmaal te verkiezen zijn boven het lokale alternatief. Hoe we ons-
zelf zien staat dus in schril contrast met onze reflex om uit te gaan van 
de onkunde van de plaatselijke actoren en de algehele slechte inborst 
van hun leiders. Alsof daar op een of andere miraculeuze wijze enkel 
slechte of domme mensen het daglicht zien, terwijl wij hier collectief 
gezegend zijn met kennis, inzicht en goede bedoelingen. (Ooit werden 
zulke gedachtekronkels racistisch genoemd, nu heet dat de plicht tot 
humanitaire interventie.) 



184� deel 2

Ook die zogenaamde absolute kennisvoorsprong van ons, inzake de rea
liteit van de ‘ander’, is een mythe. Niet omdat we geen kennis hebben, 
maar omdat wij als buitenstaander niet over de meest bruikbare kennis 
beschikken. De kennis, gebruiken en gewoonten die wij op dit moment 
van onze geschiedenis hebben, zijn niet a priori het best aangepast aan 
de levensomstandigheden van de ‘ander’. Sommige aspecten wel, ande-
re minder, sommige nu, andere later of misschien wel nooit. Hoofdzaak 
is dat wij niet het best geplaatst zijn om deze knopen door te hakken. 
Wat maakt ons, of onze vrienden in Washington, de best geplaatsten om 
extreme armoede te bestrijden, wetende dat we er ons nauwelijks nog 
iets bij kunnen voorstellen? Of sterker nog, dat wij niet degenen zijn die 
het ondergaan en bijgevolg niet het best geplaatst zijn om een keuze te 
maken welke oorzaken en vormen van armoede we als prioriteit willen 
aanpakken of naar welke soort (welvaart)staat of economisch model we 
willen evolueren. En ten slotte, belangrijker nog, dat wij nauwelijks de 
gevolgen dragen van dit internationale geëxperimenteer. (Behalve dan 
dat, indien het geëxperimenteer ooit zou ophouden, of alle oorlog en 
armoede de wereld uit zouden zijn, we met een legertje werkloze hulp-
verleners en internationale ‘humanitaire’ ambtenaren zouden zitten.) 
Sporen van de kennismythe vinden we ook terug in de binnenlandse 
multiculturele context. Minderheden worden doorgaans geportretteerd 
met niet alleen aandacht voor hun criminaliteit, maar vooral vanuit hun 
gebrek aan iets om goed in onze maatschappij te functioneren. Dit wordt 
dan gezien als de logische verklaring voor bijvoorbeeld de hoge werk-
loosheidsgraad bij minderheden. Zo voelen ook de mensen van ‘goede 
wil’ zich niet gedwongen om discriminatie en racisme in onze samen
leving au sérieux nemen. Als meerderheid vergeten we echter vaak dat 
minderheden, vanuit hun positie in de maatschappij, doorgaans meer 
kennis en inzicht hebben dan pakweg de gemiddelde monoculturele 
Vlaming. Dit uit zich onder meer in het kennen van meer talen en het 
beter begrijpen van culturele gevoeligheden. Dit zijn stuk voor stuk 
eigenschappen die we binnen het mainstream segment van onze ken-
niseconomie erg hoog in het vaandel dragen, maar waar we naast kijken 
of niet naar waarde schatten in de doorlichting van de ‘ander’. Door 
deze blinde vlek in het zien van ‘onszelf’ en de ‘ander’, dragen we, zelfs 
in al onze welwillendheid, eerder bij aan het in stand houden van de 
slechte levensomstandigheden van de die ‘ander’, dan aan de verbete-
ring ervan. 
Hoe valt het te verklaren dat mensen van goede wil, zij die er echt van 
overtuigd zijn niet racistisch te zijn, zich moeiteloos in deze denkpatro-
nen van ongelijkheid vinden, of er alleszins niet in slagen om de pu-
blieke debatten van richting te doen veranderen? 



visies voor een ander debat	 185

Hierover brengt de tweede verschijningsvorm van ons beschavingsplu-
ralisme, het egocentrisch altruïsme, enig inzicht. Ondanks het feit dat 
onze goedbedoelde acties in gang worden gezet om het lot van de ‘an-
der’ te verbeteren, staan wij, onze realiteiten, onze geschiedenis, succes-
sen en dwalingen, uiteindelijk in het centrum van de welwillende actie. 
Het verbeteren van het lot van de ‘ander’ wordt in feite gelijk gesteld aan 
‘worden zoals het ‘zelf’’. Dus, naast het feit dat we de ‘ander’ in eerste 
instantie als fundamenteel ongelijk of verschillend van onszelf zien, aan-
schouwen we de hele werkelijkheid, dus niet alleen die van onszelf maar 
ook die van de ‘ander’, vanuit een essentieel egocentrische invalshoek. 
Dit houdt vooral in dat we abstractie maken van de belevingswereld van 
de ‘ander’. Als kinderen van de End of History gedachte werpen we in ons 
altruïsme om de ‘ander’ te helpen bewust of onbewust onze geschiede-
nis, ontwikkeling, kennis, waarden en normen op als de maatstaf en het 
einddoel voor een betere toekomst. Daar waar we op het binnenlandse 
toneel nog proberen te opperen dat het een kwestie van samenleven is, 
een kwestie van de minderheid die zich voor de lieve vrede dient aan te 
passen aan de meerderheid (‘Het is toch logisch dat je je een beetje aan-
past als je hier komt wonen, niet dan?’), wijst de aanwezigheid van de-
zelfde tendensen in ons buitenlands optreden erop dat het in feite gaat 
om een reflex die losstaat van tijd of samenleving. 
Op het binnenlandse toneel worden nieuwkomers of migranten van 
de zoveelste generatie met opvallende vanzelfsprekendheid geacht zich 
aan te passen aan ‘onze’ samenleving. Hierover bestaat haast een alge-
mene consensus over de ideologische en partijgrenzen heen. Enig ver-
schil valt nog te onderscheiden in de meningen over de gradaties en 
modaliteiten van aanpassing. Het valt niet te ontkennen echter dat de 
meesten voornamelijk gericht zijn op de transformatie van de ‘ander’, 
eerder dan die van de als ‘eigen’ geïdentificeerde bevolking. In deze con-
text is het niet verwonderlijk dat er gemakkelijker een consensus kan 
worden bereikt over de noodzaak van inburgeringklassen, terwijl het 
debat over quota of affirmatieve acties niet eens wordt gevoerd. Op de-
zelfde manier verglijdt het hoofddoekendebat bij welwillende progres-
sieven naar een paternalistische bezorgdheid over onderdrukking van 
de vrouw in de moslimgemeenschap in plaats echte debatten over de 
positie van de vrouw, religie en andersdenkendheid in onze samenleving 
in het algemeen. (‘Echte’ debatten duiden dan op het feit dat ook de 
bestaande dogma’s – zoals seculariteit bijvoorbeeld – legitiem in vraag 
kunnen worden gesteld.)
Praktisch gevolg is dat we onszelf uiteindelijk de hoofdrol toeschrijven 
in het leven van de ‘nder’, steunend op de veronderstelling van de onmis
baarheid van het ‘zelf’ die William Easterly als volgt verwoordt: ‘Inter-



186� deel 2

ventionism suffers from the patronizing assumption that only the West 
can keep the locals from killing each other.’ (Easterly, 2006:334) 
Hoe logisch is het echter dat een beleid tegen racisme en discriminatie 
(als dat er al is) hoofdzakelijk wordt vormgegeven en uitgevoerd door 
mensen die er zelf nooit slachtoffer van zijn of zullen zijn? De discon-
nectie tussen de plaats waar de beslissingen worden genomen, en de 
plaats waar de gevolgen worden gedragen, is fundamenteel ondemocra-
tisch. Dit is nog buiten het feit gerekend dat er meestal geen of maar 
een beperkte vorm van rekenschap is. Onze ngo-mensen of onze beleids
makers worden niet verkozen, noch electoraal afgestraft door de be-
trokken ontvangers. In het buitenland al helemaal niet, en in het 
binnenland waken we erover dat ze geen betekenisvolle politieke of 
electorale positie innemen. Maar wat vooral problematisch is, is het feit 
dat we er zelf niet rechtstreeks bij betrokken zijn, daardoor onmense-
lijke beslissingen kunnen worden genomen, beslissingen eindeloos 
kunnen aanslepen of schrijnende situaties kunnen worden geminimali-
seerd. Op die manier nemen we zelfs in de context van onze goede be-
doelingen direct of indirect deel aan het lijden van de ‘ander’ in plaats 
van het te verlichten.
Hoe komen we hier in het westen aan dit hardnekkige godscomplex? 
Dit is bijna geheel toe te schrijven aan de materiële welvaart waarin 
we leven. Deze wordt namelijk automatisch toegeschreven aan onze 
eigen verdiensten. Door hard werken, intellectuele inzichten en een Jan-
Zonder-Vrees doorzettingsvermogen en ondernemerszin. Steunend op 
deze zéér partiële versie van de werkelijkheid – gemakkelijkheidshalve 
maken we abstractie van de historische en actuele processen van directe 
of indirecte uitbuiting die dit niveau van materiële ‘welvaart’ creëren en 
in stand houden – lijkt het plots niet meer dan normaal dat wij onze 
kennis en gebruiken universaliseren en uitdragen om de ‘ander’ te helpen. 
Door ongenuanceerd en zonder enige vorm van zelfrelativering onze 
eigen welvaart als maatstaf te nemen wanneer we de ‘ander’ tegemoet 
treden, en vooral omdat we deze welvaart in de eerste plaats zien als het 
resultaat van eigen verdienste, is het bovendien bijna onvermijdelijk dat 
we de ‘ander’ in de eerste plaats als fundamenteel falend, onwetend of 
kwaadwillig zien. En zo zijn we weer bij het ‘fundamentele ongelijk-
heidsdenken’ aanbeland en is de cirkel rond.
Het beschavingspluralisme en zijn verschijningsvormen zijn, zoals ik hier 
aangaf, problematisch omdat ze de realiteit geweld aandoen met als ge-
volg dat ze a) de status-quo bevorderen (conservatief zijn dus) en b) haaks 
staan op het fundamentele gelijkheidsprincipe. Dit laatste is problema-
tisch omdat het gelijkheidsdenken gezien kan worden als een van de 
belangrijkste motoren voor het najagen van het welzijn voor allen. Al bij 



visies voor een ander debat	 187

al kunnen we dus stellen dat het beschavingspluralisme ons ethische 
doel, namelijk de verbetering van het lot van de ‘ander’, in de weg staat. 
Met andere woorden, de elementen die ons verhinderen om andermans 
lot te verbeteren zitten vervat in onze pogingen om dit doel te bereiken. 
In de manier waarop we over onszelf en de ‘ander’ denken (als fundamen
teel verschillend), alsook in de oplossingen die we naar voor schuiven 
(worden zoals wij). 
Het is hier dat het (links)progressieve gedachtegoed op zoek moet gaan 
naar vormen van alternatief denken en handelen. 

Remedies: gelijkheid en reflexiviteit als bouwstenen van de ‘beloved com­
munity’

‘The beloved community is formed not by the eradication of difference, but 
by its affirmation, by each of us claiming the identities and cultural legacies 
that shape who we are and how we live in the world.’ 
bell hooks (1995:265)

‘I’m starting with the man in the mirror....’ 
Michael Jackson (1987)

In deze bijdrage richtte ik me tot ‘de mensen van goede wil’. Zij die be-
slist hebben dat de multiculturele samenleving een feit en zelfs een ver-
rijking is. Zij die de globalisering zien als een opportuniteit voor de 
mensheid om elkaar werkelijk te ontmoeten. Dit betekent nieuwe hori-
zonten verkennen, het eigen bestaan overstijgen, maar ook een helpende 
hand reiken aan de medemens in nood. Deze kritische analyse van onze 
goede bedoelingen mag dus niet gezien worden als een pleidooi tegen 
solidariteit. Wel als een oproep aan (links)progressief om een andere 
invulling te geven aan de manier waarop we bijdragen aan de lotsver
betering van de ‘ander’. Door de mythes over het ‘zelf’ en de ‘ander’ te 
doorprikken; door eerder zelfreflexief dan prescriptief te zijn; door al-
tijd voor ogen te houden dat die ‘ander’ aan onze gelijke is in de beleving 
van zijn of haar realiteit en de mogelijkheden om er vorm aan te geven. 
Bovenal door te streven naar een realiteit waarin de ‘ander’ een deel van 
het ‘zelf’ is geworden omdat we samen een zogenaamde beloved commu­
nity vormen. De beloved community is een toekomstvisie die onder andere 
door Martin Luther King Jr. als droom naar voor werd geschoven in zijn 
strijd tegen het racisme. Hij droomde samengevat van een liefdevolle, 
kleurenblinde samenleving. Zoals te lezen in het citaat hierboven, voegt 
bell hooks er enkele decennia later aan toe dat het moet gaan om een 
samenleving die niet zozeer kleurenblind is, als wel een die de verschil-



188� deel 2

len van haar leden omarmt en bevestigt, en van daaruit liefdevolle, op 
een gedeelde toekomstvisie gestoelde banden smeedt. 
Hoe pakken we dit concreet aan? Hoe zetten we in op het fundamentele 
gelijkheidsdenken en zelfreflectie en -relativering als motor van onze 
hulp? 
Met betrekking tot het ongelijkheidsdenken komt het erop aan een 
evenwicht te vinden tussen het oprecht respecteren van iemands ‘anders-
zijn’ en het besef dat we uiteindelijk echt gelijk zijn (dit overstijgt dus het 
hebben van gelijke rechten) in het ervaren van de eigen realiteit. Het 
gaat dus niet over het toekennen van gelijke rechten en ook niet over een 
gelijkheid gebaseerd op een onmiddellijke of natuurlijke herkenning 
van het ‘zelf’ in die ‘ander’. Deze misvatting over het gelijkheidsbeginsel 
verklaart waarom we zoveel energie steken in het transformeren van die 
‘ander’ naar ons beeld en gelijkenis. 
Wanneer we dan uitgaan van een ervaringsgericht gelijkheidsdenken, is 
het ook logisch dat we ook uitgaan van de capaciteit van de ‘ander’ om 
de richting en modaliteiten van zijn of haar lotsverbetering te bedenken, 
te bepalen en ten uitvoer te brengen.
Als we deze gedachtegang volgen, roept dit meteen ook vragen op over 
onze eigen rol in de lotsverbetering van de ‘ander’. Welnu, als we van-
uit ons gelijkheidsdenken komaf hebben gemaakt met de mythische 
versies van ons kunnen, onze kennis en ons aandeel in onze eigen ge-
schiedenis, en vervolgens ook de capaciteiten van de ‘ander’ naar waar-
de schatten, dan zullen we logischerwijze ook afstand moeten nemen 
van de copy&paste mentaliteit die zo centraal staat in de manier waarop 
we de ‘ander’ helpen. Logischerwijze verliezen we dan de hoofdrol in 
onze zelfgeschreven goedbedoelde hulpsaga. 
Wat betekent dit op beleidsmatig niveau? En vooral, hoe kunnen we 
vermijden dat we van elkaar vervreemden of onverschillig worden voor 
elkaars lijden? 
Het antwoord op deze vragen hangt af van het feit of we al dan niet de-
zelfde politiek ruimte delen. In de praktijk betekent dit dus een verschil-
lende aanpak in de context van buitenlandse hulpverlening enerzijds en 
het lokale multiculturele niveau anderzijds.
In de internationale context betekent dit dat we meer moeten inzetten 
op zelfreflectie in ons aandeel in het lijden van de ‘ander’, in plaats van 
alle energie die we steken in het transformeren van die ‘ander’ naar ons 
beeld en gelijkenis. Dit houdt bijvoorbeeld in dat we dus eerder zouden 
moeten timmeren aan onze rol in het internationaal handelssysteem dan 
het massaal blijven loodsen van onze idealistische (en minder idealisti-
sche) ‘experts’ in verre gebieden om de ‘armen’ te trainen in het leiden 
van hun eigen leven. Zolang wij niet zelf de gevolgen dragen van de 



visies voor een ander debat	 189

levensomstandigheden van de ‘ander’ of er zo ver van afstaan dat we ons 
met moeite kunnen inleven in diens realiteit, en zolang we niet echt ter 
verantwoording kunnen worden geroepen voor onze humanitaire experi
menten, is het uitermate belangrijk dat we in ons helpen de tweede viool 
spelen. Ook als dit betekent dat we minder moeten doen, in plaats van 
steeds meer en gesofistikeerder. Hierin bestaat dus de beloved community-
opdracht in de internationale context: geloven in de capaciteit van de 
‘ander’ om het eigen welzijn vorm te geven, en zich vanuit humanitaire 
verbondenheid toeleggen op het bestrijden van de eigen handelingen 
die dit welzijn in de weg staan. 
Belangrijker nog in ons verhaal hier, is onze lokale multiculturele con-
text. Hier ligt het lichtjes anders, maar ook weer niet helemaal. Het de-
mocratische uitgangspunt blijft namelijk hetzelfde: zij die de gevolgen 
moeten dragen, nemen de beslissingen. In de lokale context waarin het 
‘zelf’ en de ‘ander’ dezelfde politieke en fysieke ruimte delen gaat het, in 
tegenstelling tot de internationale context, om een gedeelde ervaring. 
Dit houdt in dat het beslissingsrecht moet afgewogen en onderhandeld 
worden al naargelang het onderwerp. (Formeel echter, zou het beslis-
singsrecht uiteraard voorhanden moeten zijn voor álle aanwezigen, met 
of zonder ‘papieren’.) De afweging kan nooit alles of niets of absoluut 
zijn, maar veeleer gebaseerd op een vorm van evenredigheid: zij voor 
wie de gevolgen het grootst zijn nemen de belangrijkste posities in de 
beslissingsprocedure in. 
Concreet houdt dit in dat een hoofddoekenbeleid waarin de praktise-
rende moslima’s nauwelijks een stem hebben, uitermate problematisch 
is. Een debat over de plaats van religie in de samenleving dat in hoofd-
zaak door seculieren wordt gevoerd ook (de plaats van religieuze sym-
bolen in publieke ruimtes). En het is nog tragischer als religieuze kwes-
ties worden besproken en beslecht door ongelovigen. (De betekenis van 
de hoofddoek in de Koran. Plots weet de gemiddelde Vlaming wat de 
Koran daarover precies zegt. Dat het niet moet!) Hetzelfde geldt voor 
een mediabedrijf dat exclusief door het ‘zelf’ wordt gerund, maar wel 
naar eigen goeddunken over de ‘ander’ bericht. Of een antidiscrimina-
tie- of migratiebeleid dat (al dan niet) vorm wordt gegeven door politici 
en ambtenaren die zich nauwelijks iets kunnen voorstellen bij discrimi-
natie of migratie. De beloved community-oproep overstijgt hier zelfs de 
vraag naar quota’s of affirmatieve acties. In essentie gaat het om de vraag 
om de werking van onze democratie te herformuleren en bij te stellen, 
zodat ze opnieuw betrekking heeft op alle aanwezigen in onze samenle-
ving. Dit vraagt een bereidheid tot zelftransformatie, een verandering 
van het ‘zelf’, en allicht ook van die zogenaamde ‘ander’. Het komt er 
dus op aan dat we als progressieven niet al te veel angst mogen hebben 



190� deel 2

voor verandering. Ooit was dat de factor die ons van de andere ideolo-
gieën onderscheidde. In het linksprogressieve kamp komt daar nog eens 
bij dat we speciaal oog hebben voor ongelijkheid in de maatschappij. De 
optimistische visie koesteren dat we er door continue (zelf)transforma-
tie als individuen en maatschappij om armoede, conflict en uitsluiting 
kunnen bevechten. 
Dus, zolang de ongelijkheden de wereld niet uit zijn – de kans is klein 
dat dit vandaag of morgen gebeurt – kan de (links)progressieve het zich 
niet veroorloven om angst te hebben voor verandering. Want dan is hij 
of zij gewoon conservatief. De conservatieve ideologie is niet per defini-
tie slechter of minder begaan met de minderbedeelden in de samenle-
ving. Het verschil bestaat erin dat bij de laatste meer wordt ingezet op 
het behouden en het veiligstellen van de verworvenheden van het ver
leden en deze desnoods uit te breiden naar een grotere groep. De dag 
van vandaag echter is het, in de context van onze snel veranderende ge-
globaliseerde wereld, vanuit dit verschil dat een progressieve kijk op het 
leven, te verkiezen zou zijn boven een conservatieve. 
Dit betekent dus bouwen aan een actief pluralistische samenleving, 
waarin mensen zichzelf heruitvinden zonder dat dit betekent dat ze af-
stand moeten doen van hun tradities en van wie ze zijn. Wel integen-
deel. In eenieders verscheidenheid, met ruimte om die effectief te bele-
ven, gaat het bovenal om een samenleving van mensen die zich eerst en 
vooral inzetten voor de realisatie van de beloved community. 
Ik sluit af met onderstaande inspirerende woorden. Franz Fanon schreef 
de oproep in 1961 in de context van de dekolonisatie, een moment van 
fundamentele veranderingen op het Afrikaanse continent. Een moment 
waarop materiële politieke veranderingen ook vroegen om een spirituele 
transformatie van de betrokkenen. Vandaag gelden deze woorden even-
zeer voor de welwillenden in onze multiculturele context en formuleren 
ze als dusdanig de uitdagingen waar (links)progressief vandaag voor 
staat:

‘Let us waste no time in sterile litanies and nauseating mimicry. (…) So, 
my brothers, how is it that we do not understand that we have better things 
to do than to follow that same Europe? (…) We today can do everything, 
so long as we do not imitate Europe, so long as we are not obsessed by the 
desire to catch up with Europe (…) Let us combine our muscles and our 
brains in a new direction. Let us try to create the whole man, whom Europe 
has been incapable of bringing to triumphant birth.’ 
Fanon (1961, 2008:78-80)



visies voor een ander debat	 191

Pleidooi voor  
een ‘integratie’-stop
Elke Vandeperre | vzw Motief

Een jaar of drie geleden beleefde ik in Leuven een avond die ik als vor-
mingswerker niet snel zal vergeten. Het was de eerste van twee avonden 
onder de titel Moslims door een witte bril, een vormingsprogramma van 
Motief in samenwerking met FC Poppesnor & NextGENDERation100 
waarin we de beeldvorming ten aanzien van moslims onder de loep na-
men. De eerste avond was er vooral op gericht te ontdekken hoe mos-
lims telkens weer op erg stereotiepe wijze afgebeeld worden – vooral in 
contrast met andere religies en levensbeschouwingen. We toonden illu-
straties hiervan uit krant en journaal, maar ook uit onze oude geschiede-
nisboeken van school, uit het boekenaanbod van ECI, voor de volledig-
heid zelfs uit albums van Suske en Wiske en Kuifje. Daarnaast zouden we 
ook werken met onze islamkaarten. Die brengen een aantal stereotype-
ringen in ons denken over moslims en de Arabische wereld in zijn geheel 
in schema vanuit een westers perspectief, gebaseerd op Edward Saids 
‘oriëntalisme’101. De tweede avond van het vormingsprogramma planden 
we te focussen op de onzichtbaarheid van onze eigen witheid, op de 
privileges die daaraan verbonden zijn, op onze ingebeelde neutraliteit 
en schijnbaar afwezige maatschappelijke positie. 
Doel van het vormingsprogramma was deelnemers enerzijds bewust te 
maken van de ongenuanceerde, enge, problematische en vaak ook racis-
tische manier waarop moslims in onze samenleving in beeld worden ge-
bracht; en te onderzoeken waarmee deze beeldvorming te maken heeft. 
Welke sociale, politieke, economische spanningsvelden spelen op de 
achtergrond? En in wiens belang worden deze beelden geproduceerd en 
in stand gehouden? 
Anderzijds lag ons doel ook in het uitdagen van de deelnemers om om-
trent dit maatschappelijke gegeven tot een positiebepaling te komen, en 
dus ook de beeldvorming rond de eigen positie, de etnisch-culturele 
identiteit, kritisch te onderzoeken. Het ging dan met andere woorden 
om de vraag: hoe verhoud ik mij tot die eenzijdige beeldvorming van 
moslims? Welke eigenbelangen verhinderen mij om weerwerk te bieden 
aan de heersende beeldvorming? Met wie ben ik solidair? 



192� deel 2

Weerstanden ernstig nemen

De reden waarom ik mij dit vormingsprogramma nog lang zal blijven 
herinneren is de gigantische weerstand waarop we bij de deelnemers 
botsten. Mijn collega en ik werden die avond bijna letterlijk ‘buiten ge-
dragen’ door de groep. De weerstand van de deelnemersgroep was zo 
groot dat we niet eens aan ons voorbereide programma zijn toegekomen. 
Nu, weerstand op zich is niet dramatisch – integendeel, in het vormings-
werk geldt immers de gouden regel dat storingen steeds voorrang moe-
ten krijgen in het proces – ware het niet dat er hier geen sprake was van 
‘een proces’. Daarvoor waren de twee, met inhoud en oefeningen volge-
propte vormingsavonden, te kort.
Weerstanden markeren in leerprocessen vaak diep ingebakken ideeën en 
ervaringen, het gaat om heilzame weerbarstigheid, om verzet tegen de 
inschikkelijkheid. Weerstanden vragen om aandacht. Maar nog voor het 
proces kon beginnen had de groep al afgehaakt. Waar had die weerstand 
dan mee te maken? Erg uiteenlopende oorzaken liggen aan de basis, maar 
de deelnemersgroep gaf zelf al een aantal belangrijke redenen. Van bij de 
aanvang protesteerden deelnemers immers tegen het uitgangspunt van 
het vormingsprogramma: niet de moslim wordt hierin centraal gesteld, 
wel de manier waarop niet-moslims naar moslims kijken in onze Vlaamse 
samenleving. De deelnemersgroep verwoordde de weerstand dan ook als 
volgt: ‘Het is schandalig dat straks het probleem nog bij ons zal blijken te 
liggen’. En ‘die beelden over moslims ontstaan niet zomaar’. En ‘als je 
mijn ervaringen met moslims zou kennen, zou je wel anders piepen’. Het 
was duidelijk dat de deelnemers zich door de ‘vooringenomenheid’ van 
onze doelstellingen bedreigd, te kort gedaan en/of niet ernstig genomen 
voelden. De weerstand was zo gigantisch dat er geen doorkomen meer 
aan was en ook de tweede avond geen millimeter ruimte overbleef om de 
eigen witheid kritisch te gaan onderzoeken. Hoeft het nog gezegd dat 
zowel deelnemers als begeleiders een flink uit de kluiten gewassen kater 
overhielden aan Moslims door een witte bril. Een troost is dat tenminste de 
begeleiders veel van dit vormingsprogramma leerden. Achteraf dan toch.
Het is onder meer deze ervaring geweest die in onze vormingsinstelling 
aanleiding vormde tot een hernieuwd en diepgaand denkproces omtrent 
de context waarin we emancipatorisch vormingswerk rond moslims en 
hun plaats in onze samenleving organiseren, over noodzakelijke voor-
waarden, te verrekenen hindernissen en heilzame (methodische) wegen 
er naartoe. Het voornaamste leerpunt dat we overhielden aan Moslims 
door een witte bril, is dat we de bestaande weerstanden bij onze deel
nemersgroepen ernstig moeten nemen, en wellicht zelfs als uitgangs-
punt moeten gebruiken indien we ruimte willen creëren voor kritische 



visies voor een ander debat	 193

reflectie op de eigen context en denkbeelden. We startten daarom in het 
voorjaar van 2008 met onze ‘experimenteergroepen’. Het ging om groe-
pen van acht tot zestien deelnemers, zowel bestaande groepen (bv. een 
jongerenwerking, een gezinsgroep) als nieuw samengestelde groepen 
(mensen uit een zelfde wijk, vrienden of collega’s) die het engagement 
wilden opnemen om twee à drie dagdelen bijeen te komen rond het thema 
‘moslims en islam’. De deelnemers werden op voorhand gebriefd dat de 
begeleiders van vzw Motief op de avonden geen vorming zouden komen 
geven, maar enkel kwamen luisteren naar de ervaringen en ideeën van de 
deelnemers omtrent het thema. Daarbij legden we ook uit dat vzw Motief 
als vormingsinstelling de nood voelde om via deze weg opnieuw voeling 
te krijgen met wat er bij mensen leeft als het over islam en moslims gaat, 
zodat we nadien onze vorming gerichter zouden kunnen programmeren. 
Opzet was dat steeds twee begeleiders in een groep aanwezig zijn en via 
vrije associatie rondom de begrippen ‘islam’ en ‘moslims’ verkennen hoe 
hierover gedacht wordt in de deelnemersgroep: welke beelden er be-
staan, welke ervaringen of informatiebronnen aan de grondslag van die 
beelden liggen, welke gevoelens er rond het thema leven, en welke vragen. 
Er werd afgesproken dat de begeleiders zo min mogelijk ‘sturend’, dan 
wel ‘actief luisterend’ aanwezig zouden zijn. Hun rol moest beperkt blijven 
tot het stimuleren van het associëren en tot verhelderend bevragen: vra-
gen waaraan een waardeoordeel verbonden is moesten worden vermeden; 
enkel open vragen die gericht zijn op het verwerven van informatie wer-
den gehanteerd: wie, wat, wanneer, hoe, volgens wie, waarom. 
Met de deelnemersgroep werden ook afspraken gemaakt: iedereen moet 
zich vrij voelen om de eigen ideeën in te brengen, deelnemers kunnen 
mekaar respectvol bevragen maar het is niet de bedoeling om met mekaar 
in discussie te gaan of om tot een gezamenlijke slotconclusie te komen. 
Het belangrijkste, zo werd vooropgezet, is dat iedereen de eigen visies 
en vragen verwoordt. Eén van de twee begeleiders is enkel als notulist 
aanwezig en maakt een verbatum van het gesprek. Dit woordelijke ver-
slag moest het Motiefteam in staat stellen om achteraf – in eerste instan-
tie – een analyse te maken van hoe er gedacht wordt en welke frustraties, 
vragen en noden er bij onze deelnemersgroep omtrent het thema leven. 
In tweede instantie moest de analyse leiden tot het ontwikkelen van een 
zinvoller en efficiënter vormingsaanbod.

Analyse van de gespreksavonden

Vzw Motief beoogde bij aanvang van de hearings ongeveer vijftig 
bijeenkomsten in een twintigtal groepen te onderzoeken en analyseerde 
in 2008 reeds zestien gespreksmomenten in zeven erg diverse groepen. 



194� deel 2

83 mensen namen aan de gesprekken deel. De resultaten, bij de tussen-
tijdse evaluatie (na zestien gespreksbijeenkomsten), waren tamelijk ont-
luisterend. Binnen het kader van dit artikel is het onmogelijk de hele 
analyse van deze gesprekken in beeld te brengen, maar ik wil toch pro-
beren in grote lijnen te beschrijven tot welke vaststellingen we kwamen.

Bij de analyse van de gesprekken merkten we het volgende op:
1.	 Dezelfde ideeën (zowel stereotyperingen als racistische denkbeel-

den) over moslims zijn in elke groep aanwezig, onafhankelijk van de 
erg verschillende achtergronden van de deelnemers (qua leeftijd, 
sekse, woonplaats, scholingsgraad, expertise omtrent het thema is-
lam en/of levensbeschouwing…). 

2.	 Deelnemers geven aan dat het overgrote deel van hun ideeën en 
beelden gebaseerd zijn op informatie uit de media (kranten, nieuws-
uitzendingen, duidingsprogramma’s).

3.	 In verschillende deelnemersgroepen werd een aantal identieke ‘per-
soonlijke ervaringen’ met moslims (die vaak tot in de details iden-
tiek zijn) verwoord.

4.	 De meeste deelnemers hebben in hun persoonlijke leefsfeer geen 
contacten met moslims; het overgrote deel van zij die wel moslims 
kennen, geven aan dat het om contacten in de werksfeer gaat.

5.	 De term ‘moslims’ wordt in de meeste gesprekken gelijkgesteld aan 
‘migranten’ en ‘allochtonen’, soms ook aan ‘vluchtelingen’ en ‘asiel-
zoekers’.

6.	 De betekenis van de term ‘islam’ is voor ongeveer een vijfde van de 
deelnemers onduidelijk of onbekend (‘Islam, is dat eigenlijk de 
godsdienst van een moslim? Zoals bij ons christendom?’).

7.	 Moslims worden als één monolithische groep gezien – los van een 
specifieke context – met eenzelfde cultuur en dezelfde levensbe-
schouwelijke opvattingen en religieuze praktijk: moslims in Vlaan-
deren = moslims in Afghanistan, Saoedi-Arabië, Indonesië…

8.	 Moslims zijn daarom ook contextueel inwisselbaar: Vlaamse mos-
lims moeten zich bijvoorbeeld verantwoorden voor wantoestanden 
in Afghanistan of moslima’s zonder hoofddoek in Casablanca vor-
men het levende bewijs dat de hoofddoek ook hier niet (meer) ge-
dragen hoeft te worden.

9.	 Moslims worden voornamelijk negatief gewaardeerd omwille van: 
religieus fanatisme, agressief – soms ook gewelddadig – gedrag, on-
wil om de taal te leren, een cultuur en een waardepatroon dat niet 
compatibel zijn met onze westerse waarden en cultuur, ‘achterstand’ 
in hun ontwikkeling als culturele groep, onwil om onze wetten en 
gebruiken te aanvaarden, slachtoffergedrag.



visies voor een ander debat	 195

10.	 Het denken over moslims triggert een nadenken over zichzelf. Dit 
zelf wordt uitgedrukt als een ‘wij’ (tegenover ‘zij’, de moslims) maar 
dit ‘wij’ wordt – ook na uitdrukkelijke vraag – zelden nauwkeurig 
gedefinieerd of afgebakend (gaat het om ‘autochtonen’, om ‘christe-
nen’…?). De eigen identiteit wordt door deelnemers in bijna alle 
groepen enkel ervaren als een ‘contrastidentiteit’ ten aanzien van de 
moslims: alles wat zij niet hebben en zijn, heeft en is de eigen groep 
wel (bv. moslims zijn religieuze fanaten, wij zijn geseculariseerd of 
geloven op een ‘moderne’ manier; moslims zijn agressief, wij zijn 
beheerst/beschaafd; moslims onderdrukken hun vrouwen, onze vrou
wen zijn geëmancipeerd; moslims moeten allemaal hetzelfde denken 
en doen, wij kennen vrijheid van meningsuiting; moslims trekken 
allemaal aan één zeel, wij zijn verdeeld en daardoor kwetsbaar; mos-
lims moeten de Verlichting nog door, wij zijn reeds Verlicht…).

11.	 In alle groepen wordt bij het gebruik van het begrip ‘integratie’ 
eigenlijk assimilatie bedoeld, in de zin van éénzijdige aanpassing 
van de minderheidsgroep aan de ideeën, gebruiken en gewoonten 
van de meerderheidsgroep. ‘Dat ze zich eens normaal kleden, als ze 
aan werk willen geraken. Als ge in zo’n kleed rondloopt moet ge er 
niet van verschieten dat ge scheef bekeken wordt’.

12.	 Hoe hoger geschoold of hoe meer ‘expertise’ rond het thema, hoe 
later in het proces een ‘leerbehoefte’ (‘wat wéten we nu eigenlijk?!’) 
wordt uitgesproken. In één groep werd helemaal geen leerbehoefte 
uitgesproken – toevallig of niet, in een groep die geheel uit ‘experts’ 
bestond.

13.	 Het ‘veilige’ spreken over de eigen ideeën en ervaringen, zonder in 
discussie te gaan, wordt door deelnemers als erg deugddoend en erg 
‘leerzaam’ ervaren. Wat deelnemers dan precies geleerd hebben, 
omschrijven ze niet altijd duidelijk. Veelal blijkt het te gaan over het 
leren van mekaar: andere, nieuwe invalshoeken om naar het thema 
te kijken. En van de vruchtbare ruimte die ontstaat wanneer deel
nemers niet meteen in discussie met mekaar gaan, maar nauwkeurig 
proberen te formuleren en luisteren. In geen van de bijeenkomsten 
stoten we op ‘weerstanden’ of geïrriteerde reacties ten aanzien van 
de begeleiders.

14.	 Dit ‘uitwisselen’ van ideeën, en wellicht ook het opzet van de avon-
den (waarbij op voorhand wordt aangegeven dat de begeleiders 
geen vormende inhoud zullen inbrengen, maar zelf willen leren van 
de deelnemers) leidt in de meeste groepen vrij snel tot het formuleren 
van een leerbehoefte: ‘Eigenlijk weten wij niet veel over dit thema. 
Wij willen hierover meer te weten komen.’ of ‘Wanneer gaan jullie 
(de begeleiders) hierover jullie visie geven?’. In vier van de zeven 



196� deel 2

groepen werd deze leerbehoefte, op uitdrukkelijke vraag van de deel
nemers, omgezet in een extra vormingsavond waarin de begeleiders 
aan de slag gingen met een aantal ideeën uit de deelnemersgroep.

Wat nu te denken over deze conclusies?

Ik moet eerlijk toegeven dat ik enigszins teleurgesteld was dat de ana-
lyse van de gesprekken in de experimenteergroepen – weliswaar bij een 
tussentijdse evaluatie – geen grote verrassingen of nieuwe inhoudelijke 
inzichten opleverde. Elke vaststelling die we deden, werd ooit al wel 
eens geduid en uitgelegd door één of meerdere sociologen. Vele auteurs 
analyseerden reeds fenomenen zoals de etnicisering (en naturalisering) 
van culturele verschillen en van het moslim-zijn (zie onder meer Her-
man De Ley, 1999), waardoor ook sprake is van een ‘nieuw’ racisme dat 
omschreven kan worden met de term ‘antimoslimisme’. Daarbij valt 
inderdaad op dat niet zozeer de religie an sich, maar wel de aanhangers 
ervan onderwerp zijn van afkeer en verzet (Fred Halliday, 1996). 
Het fenomeen van de wij-zijtegenstelling, waarbij de westerling zichzelf 
als cultureel superieur beschouwt aan de ‘ander’ en zich aan de hand 
van stereotiepe tegenstellingen een ‘wensidentiteit’ toeschrijft, werd ons 
dertig jaar geleden al verhelderd door Edward W. Said (E. W. Said, 1978). 

Voorbeelden hiervan te over in de experimenteergroepen:
Deelnemer x: ‘In Antwerpen zijn 36 moskeeën. Dat zijn er meer dan 
kerken! Ik heb dat gelezen, sommige moskeeën zijn heel grote huizen.’
Moderator: ‘Wat roept dat op?’
Deelnemer x: ‘Ik schrok daar van. Ik ben in de moskee geweest in Berin-
gen. Nu moet ge eens proberen in Kaboel een kerk binnen te gaan. Daar 
laten ze dat niet toe.
Deelnemer y: ‘Wij laten te veel toe.’
Deelnemer x: ‘Ja, dat zit in onze grondwet. Dat is een democratisch 
goed. Dat moeten we niet opofferen. Vrijheid van atheïsme. Zij bezien 
ons als heidenen, als ongelovigen, als ketters.’
Moderator: ‘Heb je dat gelezen?’
Deelnemer x: ‘Ik zie dat op de Nederlandse televisie. Die fundamentalis-
ten zien ons zo. De voedingsbodem bestaat er in dat ze zich verongelijkt 
voelen: die hebben alles, wij hebben niks.’

‘Wij zijn slachtoffer aan het worden van onze eigen liberale waarden en 
democratische beginselen’, dat is zowat de kerngedachte die steeds weer 
opduikt in combinatie met een wij-zijdenken en anti-moslimgevoelens. 
Het gegeven dat voor het overgrote deel van de deelnemers de islam 



visies voor een ander debat	 197

zogoed als onbekend is, versterkt duidelijk het wantrouwen ten aanzien 
van aanhangers ervan. Belangrijker nog: het maakt hen alleszins vat-
baarder voor stereotiepe beelden en ideeën. Van deze onwetendheid 
enerzijds, en van het westerse superioriteitsgevoel anderzijds, maken 
opiniemakers van allerlei slag trouwens graag gebruik bij het onder
bouwen van visies die de groep van zogenaamde ‘nieuwe Belgen’ en de 
moslimgemeenschap viseren. 
In Vlaanderen is een van de meest invloedrijke ideologen op dit terrein 
Dirk Verhofstadt, broer van, en kernlid van de denktank Liberales. In een 
opiniestuk over hoofddoek dragende moslima’s die van een Antwerps 
atheneum worden geweerd (De Morgen, 29 juni ’09) voert hij een aanval 
uit op het recht op vrijheid van godsdienst. Daarbij maakt de liberale 
denker gebruik van verschillende instrumenten die – zo leerden de experi
menteergroepen ons – zijn verhaal makkelijk ingang doen vinden bij de 
grote massa. Hij opent zijn discours met het kenbaar maken van zijn 
zogenaamde expertise rond het thema: hij schreef De derde feministische 
golf, een boek waarin hij zes moslima’s interviewde. Deze zes vrouwen 
bieden hem de legitimatie om zich als kenner van de Vlaamse moslim
gemeenschap op te stellen. Verhofstadt ziet deze zes dames ook duide-
lijk als pars pro toto voor het vrouwelijke deel van de moslimgemeenschap 
– zo blijkt uit zijn opiniestuk. Vervolgens schetst hij de houding van de 
schooldirectrice die het verbod op het dragen van het hoofddoek instelde 
als een voorbeeld van westerse superioriteit op het terrein van democra-
tische principes en grondrechten (zij wil grote diversiteit toelaten, zij wil 
vrijheid en zelfbeschikkingsrecht van andere leerlingen veiligstellen). 
Verder schetst Verhofstadt hoe de othodoxe moslimgemeenschap geen 
boodschap heeft aan mensenrechten zoals ‘gelijkheid van elk mens’ en 
‘gelijkheid van man en vrouw’. Binnen deze gemeenschap bestaan im-
mers ‘onaanvaardbare praktijken zoals huiselijk geweld, verplichte kle-
derdracht, gedwongen huwelijken, genitale verminkingen’. Als zelfver-
klaard islamkenner laat Verhofstadt zien waar we dus naartoe gaan 
wanneer we het recht op vrijheid van godsdienst ten aanzien van mos-
lims blijven toekennen. Dan voert Verhofstadt nog een aanval uit op 
actieplatform Baas Over Eigen Hoofd!, het actieplatform van gelovige 
en niet-gelovige feministen die opkomen voor de eigen keuze van vrou-
wen voor het al dan niet dragen van een hoofddoek. Hij ‘ontmaskert’ de 
‘zelfverklaarde progressieve feministen’ als uitermate conservatieve 
adepten van de plaatselijke imam en fervente aanhangers van de gods-
dienstvrijheid om daarmee de (religieuze) onderdrukking in stand te 
kunnen houden: ‘Nog liever dom houden dan ze bloot stellen aan die 
duivelse verlichte waarden zoals het recht op zelfbeschikking en de gelijk
waardigheid van man en vrouw, dat is hun redenering’, aldus de liberale 



198� deel 2

denker. Verhofstadts conclusie is eenvoudig: op alle scholen moet het 
hoofddoekenverbod toegepast worden, omdat onze overheid er nu een-
maal garant voor moet staan ‘dat al onze kinderen beschermd worden 
tegen vormen van intimidatie en onderdrukking’. En ook wat die vrij-
heid van godsdienst betreft is Verhofstadt helder: het is ‘een middel om 
de vrijheid van mensen, vooral van meisjes en vrouwen, aan banden te 
leggen’. ‘En daar moeten wij, in de beste progressieve traditie, nee tegen 
zeggen’, zo besluit hij.
Het motto dat in de teksten van opiniemakers zoals Dirk Verhofstadt 
steeds weer doorklinkt is: de islam blijft in de kern een onderdrukkende 
godsdienst (zoals eigenlijk alle godsdiensten dat zijn), niet compatibel 
met onze ‘verlichte’ waarden en westerse democratie. Wie denkt dat 
beide wel te verzoenen zijn, is naïef. Deze gedachte wordt dagelijks her-
haald in kranten en in het journaal, maar ook in ‘infotainment’ op radio 
en televisie. We ademen het als het ware in en uit, als was het ‘van nature’ 
ons gedacht. Andere visies komen nauwelijks aan bod, en wanneer ze 
wel aan bod komen worden ze ‘gestroomlijnd’ door journalisten zodat 
zij het heersende discours niet fundamenteel aantasten – tenzij dat natuur
lijk net moet worden beklemtoond. Wie tegen deze ideeën weerwerk wil 
bieden, komt zelfs met feitelijke gegevens, met degelijke informatie, met 
een grondige analyse niet veel vooruit. De overmacht van de media die 
deze ideeën (re)produceren, is te groot. 
Vormingswerk kan hierbij alleen maar proberen om de schade te beper-
ken, en mensen te leren problematiseren. Wat wordt hier precies ge-
zegd? Wie zegt het? Op basis waarvan wordt dit gezegd? Klopt deze 
informatie? Zijn er bewijzen? In wiens belang? Wie wordt hier niet aan 
het woord gelaten? enzovoort enzovoort… Maar het mag duidelijk zijn, 
dat we – indien we hierrond maatschappelijke verandering teweeg wil-
len brengen – enerzijds de media als strijdterrein moeten kiezen; ander-
zijds het middenveld moeten empoweren opdat dat die opdracht van het 
‘leren problematiseren’ opnieuw zou kunnen helpen vormgeven.
Het toch wel merkwaardige gegeven dat in verschillende deelnemers-
groepen (met zeer uiteenlopende socio-economische positie, leefomge-
ving, scholingsgraad…) identieke ideeën, emoties, en zelfs persoonlijke 
ervaringen verwoord worden, hoeft ons niet te verbazen. Paulo Freires 
(P. Freire, 1970) omschrijving van de ‘cultuur van het zwijgen’ in de 
postkoloniale maatschappij van Latijns-Amerika, veertig jaar geleden, 
leunt dicht aan bij enerzijds het ‘economisme’102 en anderzijds het inte-
gratiedenken waarmee wij vandaag hier in het Westen te ‘ideologisch 
bezet’ worden. Freire verduidelijkte in ’70 reeds al dat deze ‘cultuur van 
het zwijgen’ een gevolg was van de onderdrukking. Doorheen een ‘cul-
turele invasie’ wordt het bewustzijn van de onderdrukten bezet met de 



visies voor een ander debat	 199

mythen van de onderdrukkers. De onderdrukten worden opgevoed in 
een proces dat hen vervreemdt van de eigen belangen, en waarin ze leren 
denken, handelen en voelen in het belang van hun onderdrukkers. ‘Het 
bewustzijn van de onderdrukten is een onderdrukt bewustzijn’ (E. Bern-
hardt), een distantieloos gevoel van onmacht, dat zo overduidelijk en 
onvermijdbaar schijnt dat het zich aan iedere kritische reflectie onttrekt. 
Zelfs het onderbewustzijn wordt bezet door de woorden, waarden, voor-
stellingen, angsten en wensen van zij die heersen, of het beleid maken. 
‘Zelfbeheersing’ – zo liet Freire ons zien – is dan allang verinnerlijkt, 
heeft het karakter van een deugd aangenomen; de beheerste beheerst 
zichzelf in het belang van de heersers. Iedereen tracht zichzelf te profi-
leren als veelzijdig en stressbestendig, flexibel en overal inzetbaar, ver-
draagzaam want neutraal en objectief, cultureel aangepast (seculier of 
spiritueel bewogen, maar in geen geval fanatiek en bovenal adept van de 
Verlichtingswaarden). Het lijkt op het eerste gezicht wellicht een beetje 
overtrokken om de doorsnee Vlaming als ‘onderdrukt’ en ‘ideologisch 
bezet’ te typeren. Het is vooral taal die wij na ‘het einde van de grote 
verhalen’ niet meer mogen gebruiken indien we nog ernstig willen wor-
den genomen door de goegemeente. Maar ik wil u toch uitnodigen om 
de analyse te maken: wanneer arbeiders het betalen van belastingen een 
‘asociale maatregel’ gaan vinden, wanneer vrouwen zichzelf pas als ‘ge-
ëmancipeerd’ beschouwen indien ze carrière maken en bereid zijn om 
met diep decolleté en splitrok bij het krieken van de dag hun enige kind 
naar de kinderchrèche te brengen en het na achten ’s avonds weer op te 
halen, wanneer Vlamingen met Marokkaanse wortels – die net als hun 
ouders hier geboren zijn – gaan geloven dat ze zich koest moeten hou-
den en dankbaar zijn en moeten inboeten op hun democratische rechten 
omdat ze nu eenmaal ‘te gast’ zijn in Vlaanderen… dan spreek ik inder-
daad van onderdrukking en ideologische bezetting. Belangrijk hierbij is 
dat we goed in het oog houden dat de hierboven opgesomde categorieën 
allemaal onder heersende discours gebukt gaan (een liberale invulling 
van sociaal beleid of noem het De Derde Weg, onder een liberaal femi-
nisme of onder een Actieve Welvaartstaat, onder een economische oor-
logsideologie die groepen in de samenleving tegen mekaar opzet, om ze 
– eens verdeeld – beter te kunnen beheersen in functie van de radicale 
uitbouw van de ‘vrije’ markt. Organisaties uit het middenveld kunnen 
alleen maar weerwerk bieden tegen deze ‘bezetting’ indien ze bereid zijn 
de eigen hoofden, taal, beleidsplannen… zeer kritisch onder de loep te 
nemen en te ‘zuiveren’ van beelden en ideeën die deze ideologische be-
zetting in stand houden. 
De idee dat de islam incompatibel is met westerse democratieën, heeft in 
brede lagen van de bevolking ingang gevonden, zo blijkt alleszins uit 



200� deel 2200�

onze experimenteergroepen. Deze gedachte is niet uitgevonden door 
Filip Dewinter, maar werd in de eerste plaats door Guy Verhofstadt, 
(inderdaad: broer van!) via diens Burgermanifesten tot acceptabel idee-
ëngoed gemaakt – Verhofstadt die daarmee weliswaar ook niet het war-
me water uitvond, maar op zijn beurt de stelling van Huntington over 
de clash of civilisations naar de Vlaamse context hertaalde. 
Verder is het al helemaal geen verrassing meer dat de deelnemers in onze 
‘experimenteergroepen’ geen benul meer hebben van wat het begrip ‘in-
tegratie’ betekent en de betekenis ervan verwarren met een gebeuren dat 
moet worden aangeduid met de term ‘assimilatie’. De meest waarheids-
getrouwe omschrijving van het begrip ‘integratie’ vinden we vandaag 
immers nergens anders dan in de keukencatalogus van Ikea: ‘geïnte-
greerde dampkap = functioneel, onzichtbaar en geruisloos’. 
Buiten de catalogus van de Zweedse meubelengigant blijft het voor
lopig zoeken naar definities van ‘integratie’ die S.M.A.R.T. geformu-
leerd zijn, zoals de overheid dat verwacht in beleidsplannen van gesub-
sidieerde instellingen. S.M.A.R.T. staat dan voor Specifiek, Meetbaar, 
Acceptabel, Realistisch, Tijdgebonden. Als het goed zit, of beter: al het 
smart zit, dan moet elke doelstelling via een indicator af te toetsen zijn. 
En ‘integreren’ is een doelstelling die indicatoren kan gebruiken, want 
het is natuurlijk precies door de vage omschrijving dat de eindmeet 
nooit ‘gehaald’ kan worden. Tijdens het spel worden de spelregels 
voortdurend veranderd. Wie kan zeggen aan welke criteria je precies 
moet voldoen vooraleer je als ‘geïntegreerd’ beschouwd wordt? Mogen 
we daar in hemelsnaam enige helderheid rond creëren en laat ons dat 
alstublieft doen vooraleer we de discussie omtrent integratie met mekaar 
verder zetten. 
In zijn boek De gedroomde samenleving laat de jonge socioloog Willem 
Schinkel zien dat precies ons ‘concept’ integratie een van de grootste 
hindernissen in het integratiegebeuren is. Hij gaat in op de paradoxen 
in het integratiediscours in Nederland, dat –zo blijkt meermaals – heel 
wat overeenkomsten toont met het Vlaamse discours. Schinkel schetst 
hoe onze westerse samenleving leidt aan wat hij ‘sociale hypochondrie’ 
noemt. Die samenleving, die heel de geschiedenis door, door talrijke fi-
losofen en theologen verbeeld werd als een ‘sociaal lichaam’, is voortdu-
rend bezorgd om zijn eenheid en orde. Dat sociale lichaam dat gedacht 
wordt als een gezond en evenwichtig, coherent en ongeschonden ge-
heel, is volgens Schinkel duidelijk een wensbeeld, dat alles wat cultureel 
afwijkend is van de norm (homo’s, vrouwen, ouderlingen, zieken, min-
dervalieden, ‘allochtonen’…) buiten de samenleving situeert. 
Sinds het wegvallen van de grote verhalen heeft het maatschappelijke 
lichaam geen einddoel meer en kan niets nog de aandacht van de dood 



visies voor een ander debat	 201

van het sociale lichaam afwenden, behalve een extreme focus op de mo-
gelijke ziektes ervan. De samenleving zit nu met zichzelf opgescheept, 
en gaat zichzelf extreem monitoren en betasten en vindt dan allerhande 
kwaaltjes en ziektes. Die organicistische visie, zegt Schinkel, ligt nu pre-
cies aan de basis van de manier waarop vandaag over ‘integratie’ gespro-
ken wordt (het woord ‘integratie’ komt van het latijnse ‘integer’ wat 
‘ongeschonden geheel’ betekent ). Want wanneer het om integratie gaat, 
gaat het om een geheel (‘de samenleving’) dat bestaat uit delen (‘indivi-
duen’) die onderling op elkaar afgestemd zijn (‘aangepast’). De perma-
nente thematisering van integratie is nu precies sociaal-hypochondrisch, 
omdat de bedreiging die het ‘integratieprobleem’ vormt, voorgesteld 
wordt als een probleem dat van buiten komt. Het sociale lichaam voelt 
zich belaagd door bacteriën en virussen, door allerhande parasieten van 
buiten die de samenhang van het sociale lichaam in gevaar dreigen te 
brengen. Daarom staan niet-geïntegreerden buiten de samenleving: om-
dat de samenleving zelf te allen tijde gezond, smetvrij, integer en uit één 
stuk is. Willem Schinkel gaat nog verder door te stellen dat de sociale 
productiviteit van ‘integratie’ volgens hem niet gelegen is in het oplos-
sen, maar juist in het in stand houden van de problematiek: juist de 
pathologische aandacht voor integratie houdt de scheiding in stand tus-
sen ‘de samenleving’ en ‘niet-geïntegreerden’, tussen ‘autochtonen’ en 
‘allochtonen’. De samenleving zuivert zichzelf van die problematiek 
door zowel het voorwerp van integratie (zij die een integratieprobleem 
hebben) als de oorzaak van het integratieprobleem (een afwijkende cul-
tuur) buiten zichzelf te plaatsen. 
Hoe goed je ook ‘geïntegreerd’ bent, je blijft iemand waarop de term 
‘integratie’ van toepassing is, je gaat niet onzichtbaar en geruisloos op 
in het geheel (zoals de dampkap) en dus blijf je ondanks alle inspan
ningen toch gewoon herkenbaar als iemand van ‘buiten de samenleving’ 
– want de status van de witte autochtoon (de norm), is een status die 
verheven is tot ‘een etnisch neutrale categorie’ waarop ‘integratie’ niet 
van toepassing is. Als ‘etnisch allochtoon’ is de status van ‘neutraal 
autochtoon’ in dit organicistische denken dus per definitie onbereik-
baar. Gebrekkige integratie blijkt een probleem dat zich biologisch 
voortplant, zoals ook blijkt uit het gebruik van termen zoals ‘alloch
tonen van de tweede en de derde generatie’. Je blijft ‘allochtoon’ (wat 
betekent ‘niet van deze grond’), ook al ben je hier geboren, zelfs al zijn 
je ouders hier geboren. Schinkel biedt een uiterst interessante invals-
hoek om het integratieconcept én het erbij horende vocabularium op-
nieuw te doordenken. Het kan misschien zelfs een significante bijdrage 
leveren aan het uitklaren van de impasse waarin we verzeild zijn geraakt, 
ook in linkse kringen, als het over integratie gaat.



202� deel 2

Waar moeten we dan beginnen met het ‘opruimen’ van nefaste denk-
beelden? Dat het overgrote deel van onze visies en beelden verregaand 
beïnvloed worden door krant en journaal is, veronderstel ik, intussen 
algemeen bekend, maar wordt bovendien zelden als problematisch be-
schouwd. Hoe nefast echter de rol van de media voor onze democratie 
is, heeft Jan Blommaert in talloze publicaties in kaart gebracht en geïl-
lustreerd. Ook in onze ‘experimenteergroepen’ blijkt overduidelijk dat 
het de media zijn die vandaag het maatschappelijke debat organiseren, 
en niet meer het middenveld – zoals dat het geval was in heel de vorige 
eeuw – waardoor meer dan ooit sprake is van een ‘heersend’, algemeen 
aanvaard en wijdverbreid discours over de aard en de plaats (of de 
afwezigheid ervan) van moslims in onze samenleving. Dit alomtegen-
woordige discours blijkt ook uit het uitblijven van een fundamenteel 
maatschappelijk debat over intercultureel en interreligieus samenleven. 
Zelfs in linkse kringen blijft het een non-debat, voornamelijk omwille 
van de volgende twee splijtzwammen. 
Enerzijds blijven de rol en de betekenis van religie en ethiek in de poli
tieke analyse de geesten verdelen. Daarbij is het vooral problematisch 
dat religie nog steeds en voornamelijk gezien wordt als een mythisch 
denken, dat gebruikt wordt om het bestaande onrecht en klassetegen-
stellingen te verdoezelen en het status-quo te handhaven. Andere, 
emancipatorische tradities binnen religies worden zelden ernstig geno-
men of zijn nauwelijks gekend. Ook worden religie en wetenschap nog 
op een te simplistische wijze lateraal tegenover elkaar geplaatst, als el-
kaar uitsluitende polen. Daarnaast verhindert een verregaand vooruit-
gangsdenken de idee dat religie vandaag nog, in deze geseculariseerde 
samenleving, enige rol zou kunnen spelen. ‘En waarom zouden wij 
dan onze tijd moeten verliezen aan secundaire debatten?’ klinkt het ter 
linkerzijde. 
Anderzijds loopt er een diepe kloof doorheen links wat betreft het den-
ken over integratie en de rol van cultuur daarin. De kloof toont aan de 
ene kant een groep die overtuigd is van de mogelijkheid van een vrucht-
baar samenleven tussen mensen met diverse etniciteit, noem het gemaks-
halve ‘muliticulturalisten’. Aan de andere kant een groep die we zouden 
kunnen aanduiden met de term ‘multiculturealisten’ (Schinkel, p. 108, 
2008). Zij kenmerkenzich door een zogenaamde ‘realistische’ visie op 
de werkelijkheid (volgens de multiculturealisten: ‘het integratiebeleid is 
niet gelukt, dat heeft met hun cultuur te maken, en dat moeten we nu 
maar eens onder ogen gaan zien). Verder verzet deze groep zich tegen 
een – volgens hen nog steeds bestaand – ‘dominant multiculturalistisch’ 
denken dat de problemen ontkent en dat typisch zou zijn voor een ver-
ouderd links denken, dat idealistisch en naïef is. 



visies voor een ander debat	 203

Geen van beide splijtzwammen wordt binnen links structureel gethema-
tiseerd. Ze vormen enkel de verbale wapenuitrusting van een tergend 
vermoeiend gladiatorendebat tussen enkele protagonisten. Brood en spelen 
voor ‘progressieve’ intellectuelen op de opiniepagina’s van De Morgen en 
De Standaard. De uitkomst is steeds dezelfde: veel bloed, geen winnaars. 
Tenzij het grijnzende publiek in het rechterhalfrond van het Colosseum.
Zoals ik al zei, leverde de analyse van de experimenteergroepen niet 
meteen nieuwe inzichten op, elke vaststelling op zich is een herkenbaar 
fenomeen dat in de literatuur terug te vinden is. Wat ons wel verraste, is 
het geheel en de combinatie van de verschillende dynamieken die zich 
tijdens de gesprekken voordeden. Uit het geheel spreekt enerzijds een 
grote emotionele betrokkenheid, anderzijds een compleet ontbreken 
van taal om erover in gesprek te gaan en dus ook een visie te ontwikke-
len. Uit het geheel aan dynamieken spreekt een gebrek aan persoonlijk 
contact met moslims én een zwaar door de media ‘bezette’ beeldvor-
ming. Uit het geheel aan dynamieken valt de pertinente aanwezigheid 
van éénzelfde discours op, een discours dat niet gericht is op het oplos-
sen van wat ‘de samenleving’ als probleem ervaart, maar een discours 
dat gericht is op het in stand houden van het probleem. 

Conclusies en uitdagingen

De vaststellingen bij de analyse van de gesprekken van de experimen-
teergroepen, die hierboven veel te summier zijn opgelijst, hebben ons in 
elk geval tot een aantal inzichten gebracht ten aanzien van ons vor-
mingswerk en in het verlengde daarvan houden wij er ook enkele uitda-
gingen voor het middenveld aan over.
Ten eerste is duidelijk geworden dat de nood aan gesprek over de plaats 
van moslims in onze samenleving bijzonder groot is. Deelnemers gaven 
meermaals aan hoe deugddoend het gebeuren ervaren werd en dat zij 
erg weinig plaatsen weten waar dit gesprek op een vruchtbare manier 
gevoerd kan worden. Het is ook mijn ervaring dat in het socioculturele 
middenveld het gesprek over multicultureel samenleven al te vaak uit de 
weg wordt gegaan. In nogal wat lokale verenigingen en organisaties zit 
men met de handen in het haar over hoe men met zure oprispingen en 
racistische uitlatingen van leden ten aanzien van moslims en ‘alloch
tonen’ moet omgaan. Uit angst om in uitzichtloze discussies verzeild te 
raken of in regelrechte ruzies te belanden, laat men het thema meestal 
onbesproken. Het is een feit dat het begeleiden van dergelijke gesprek-
ken heel wat gesprekstechnische vaardigheden en groepsdynamisch 
inzicht vraagt. En lokale afdelingen voelen zich daar vaak niet deskundig 
genoeg voor. 



204� deel 2

Daartegenover vormt de formule van hearings of experimenteergroe-
pen, volgens mij, een haalbaar alternatief. Het aandacht besteden en 
ruimte geven aan de aanwezige weerstanden, is een noodzakelijke weg 
om opnieuw tot een leerbehoefte en met een groep tot een nieuwe ana-
lyse van de eigen ideeën, beelden en gevoelens te komen. Met die ideeën 
en gevoelens dan decodeerwerk verrichten is een stap in het proces waar-
bij eventueel hulp van gespecialiseerde vormingswerkers kan worden 
ingeroepen. Ik zou er dan ook voor willen pleiten om deze formule op 
grote schaal ingang te doen vinden in socioculturele verenigingen, in 
vakbonden, in dienstencentra van de overheid. Deze taak behoort trou-
wens, naar mijn mening tot het hart van de opdracht van het sociocultu-
rele middenveld: het maatschappelijke debat organiseren. Naast de ui-
terst belangrijke gemeenschapsvormende functie die veelal uitgebreid 
vorm krijgt in kookmiddagen, joggings en reisjes allerhande, wordt het 
hoog tijd dat we ook aan de slag gaan met de politiserende functie, en 
dus met wat woelt in de onderbuik van onze samenleving. 
Ten tweede moeten wij ons diepgaand gaan bezinnen over hoe weer-
werk kan worden geboden aan het dominante discours omtrent integra-
tie, hoe we tot een nieuw vocabularium kunnen komen waarmee proble-
men niet in stand gehouden maar aangepakt kunnen worden. Hoe we 
erin kunnen slagen en ons erin trainen om termen als autochtoon en 
allochtoon, ‘nieuwe Belgen’, ‘migranten’… consequent uit onze woorden-
schat te schrappen en op een systematische manier het wij-zijdenken 
kunnen doorbreken. Stel u de impact voor indien we erin zouden slagen 
om de volgende twee feiten ideologisch ingang te doen vinden: 

1.	 Mensen die hier geboren zijn (los van etnie, kleur, levensbeschouwing) 
zijn Belgen. 

2.	 Het zoeken naar kwaliteitsvol samenwerken en -leven in een multi-
culturele samenleving moet gebeuren op basis van overleg en com-
promis tussen groepen (en dus niet via eenzijdige aanpassing van 
allen aan één groep). In dit overleg kan geen enkele groep als ‘norm’ 
worden beschouwd.

Voor het bieden van weerwerk hebben we nood aan ‘organische’ intel-
lectuelen – sociologen, pedagogen, vormingswerkers – die kunnen hel-
pen bij het analyseren en ontwikkelen van nieuwe vormingsformules 
waarin stappen worden gezet om het bezette bewustzijn te decoderen. 
Voor mij is verder duidelijk dat dit project alleen maar kan slagen indien 
socioculturele organisaties hierrond de handen in mekaar slaan en een 
beleidsverbond met mekaar sluiten. Ik wil graag pleiten voor een col-



visies voor een ander debat	 205

lectief cordon sanitaire tegen een onderdrukkend vocabulaire. Het slui-
ten van een dergelijk cordon sanitaire kan uiteraard enkel in combinatie 
met stap één: het organiseren van het maatschapelijke debat in de eigen 
organisaties (desnoods samen met partners) en het – met de eigen achter
ban – decoderen van het heersende discours.
 Ook ligt er de uitdaging om in de media een duidelijke, andere stem te 
laten klinken. Vraag is of alternatieve media, zoals Indymedia, Uitpers, 
Mediawatch van Kifkif, in samenwerkingsprojecten rond afgebakende 
thema’s – zoals de multiculturele samenleving – geen gemeenschappe-
lijke mediaproducten (publicaties, films, debatten...) kunnen ontwikke-
len die op grote schaal onder middenveldorganisaties verspreid kunnen 
worden. Alleen al het samenwerkingsproces dat aan zo’n gemeenschap-
pelijk project verbonden is, lijkt mij de moeite waard. Daarnaast wil ik 
ook pleiten voor een islamitische omroep met zendtijd. De grote diver-
siteit aan visies en overtuigingen binnen de Vlaamse moslimgemeen-
schap moet in beeld komen, moet een stem en een gezicht krijgen.
De derde uitdaging lijkt mij dat links het thema van de multiculturele 
samenleving, en de beeldvorming ten aanzien van moslims, structureel 
gaat thematiseren, intern én extern. Daarbij zal onder meer de status van 
religie en ethiek in de politieke analyse opnieuw onder de loep moeten 
worden genomen – vooral door marxisten en socialisten. 
Ten slotte pleit ik ervoor dat we de gladiatorengevechten van De Pers-
groep naar de overlegtafel verhuizen. Voor brood en spelen bestaan er 
reeds voldoende media-initiatieven.



206�

Over de auteurs 
Karel Arnaut is antropoloog verbonden aan de Vakgroep Afrikaanse 
Talen en Culturen (Universiteit Gent). De belangrijkste focus van zijn 
onderzoek betreft studenten- en jongerenbewegingen, maatschappelijke 
participatie en transformaties van de publieke ruimte in Ivoorkust 
(West-Afrika). Daarnaast werkt Arnaut over postkoloniale dynamieken 
met betrekking tot de beeldvorming, de maatschappelijke positie, en de 
diasporische identiteiten van Afrika(nen) in België en Europa. 

Sarah Bracke is sociologe en promoveerde binnen Vrouwenstudies 
(Universiteit Utrecht, 2004) over de agency en subjectiviteit bij vrou-
wen in Christelijke en Islamitische bewegingen in Europa. Ze verricht 
onderzoek over religie, secularisme, moderniteit en subjectiviteit, vanuit 
een invalshoek van seksueel verschil en seksualiteit en doceert godsdienst- 
en cultuursociologie aan de KULeuven. In 2009 maakte ze het video-
essay Pink Camouflage, aan de hand van interviews van holebi-activisten 
uit België en Libanon, over de wijze waarop holebi-emancipatie ingezet 
wordt in de war on terror. Ze maakt deel uit van de raad van beheer van 
het Belgische coordinatienetwerk voor vrouwenstudies, Sophia, en is al 
tien jaar actief binnen het NextGenderation netwerk.

Bambi Ceuppens is antropologe en postdoctoraal onderzoekster in het 
Koninklijk Museum voor Midden-Afrika in Tervuren. Zij verricht onder
zoek naar Belgisch/Congolese koloniale geschiedenis, Congolezen in 
België, koloniaal erfgoed, populaire cultuur in Congo en autochtonie 
in Vlaanderen. Ze is commissaris van de tentoonstelling over de onaf-
hankelijkheid van Congo die het KMMA organiseert in 2010. 
 
Sarah De Mul is postdoctoraal onderzoekster van het FWO aan de 
KULeuven. Haar onderzoek situeert zich binnen de algemene en verge-
lijkende literatuurwetenschap, met een bijzondere aandacht voor gender, 
(post)kolonialisme en Congo in Europese literatuur. Ze won de poëzie-
wedstrijd Vrouw en multiculturaliteit van het Poëziecentrum en het VOK 
in 2006 en de Kif Kif literatuurprijs Kleur de kunst! in 2007. 

Nadia Fadil werkt als postdoctoraal onderzoekster van het FWO aan het 
Centrum voor Sociologisch Onderzoek aan de KULeuven. Ze verricht 
onderzoek naar de religieuze en niet-religieuze beleving van Belgische-
Maghrebijnen en de institutionalisering van de islam in België vanuit 



auteurs	 207

een godsdienst- en cultuursociologish perspectief. Ze schrijft ook regel-
matig essays en opiniestukken voor Vlaamse kranten en tijdschriften en 
is voorzitster van het Steunpunt Allochtone Meisjes en Vrouwen (SAMV). 

Meryem Kanmaz is doctor in de politieke en sociale wetenschappen en 
promoveerde over emancipatiedynamieken van moslimminderheden 
(Turken en Marokkanen) in de diaspora aan de Ugent. Ze werkte tevens 
als redactrice bij het dagblad De Standaard.

Over de gastauteurs 
Abdoulmouthalib Bouzerda studeerde internationaal recht in Nijmegen 
in Nederland is federaal bestuurder van de Arabisch Europese Liga. 
Naast zijn werkzaamheden voor de AEL is hij zelfstandig ondernemer. 
Hij woont in het oosten van Nederland en is ongetrouwd. 

Ida Dequeecker is sinds 1970 actief in de feministische beweging in Bel-
gië, vanuit een links en antikapitalistisch perspectief: Dolle Mina, de 
Feministisch-Socialitische groepen (femsoc) en hun blad Schoppen-
vrouw, de strijd voor abortus uit het strafrecht, Vrouwen tegen de Krisis, 
en tot op heden het Vrouwenoverlegkomitee (VOK). Haar meest recent 
engagement is in BOEH!, Baas Over Eigen Hoofd.

Paul Goossens is Europa journalist en voormalig hoofdredacteur van de 
krant De Morgen.

Ico Maly studeerde vergelijkende cultuurwetenschappen en ontwikkelings
samenwerking aan de Universiteit Gent. Vandaag werkt hij als hoofd
redacteur van het project Mediawatch bij Kif Kif. Onder zijn redactie 
verscheen eerder Cultu(u)rENpolitiek dat in 2008 de publieksprijs van 
de Groene Waterman won. In het najaar komt zijn boek De Beschavings
machine uit bij EPO.

Olivia U. Rutazibwa is politologe verbonden aan de Universiteit Gent en 
doet onderzoek naar de problematische aspecten van het ethisch buiten-
lands beleid van de Europese Unie.

Elke Vandeperre is vormingswerker, coördinator vzw Motief, een vormings
instelling gespecialiseerd in het thema Geloof/ levensbeschouwing en 
Samenleving’ en docent in het postgraduaat Agogisch Theologisch 
Werker aan de Sociale School Heverlee



208� bibliografie

Bibliografie

Abicht, Ludo (2007) De Verlichting Vandaag. Antwerpen: Uitgeverij Houtekiet.
Ahmed, Leila (1992) Women and Gender in Islam. Historical Roots of a Modern Debate, 

New Haven: Yale University Press.
Alloua, Malek (1986) The Colonial Harem, Minneapolis: The University of Minne-

sota Press. 
Anagnost, A. (2000) ‘Scenes of Misrecognition: Maternal Citizenship in the Age of 

Transnational Adoption’, Positions-East Asia Cultures Critique 8(2): 389-421.
Anoniem (2007) Toast Noord-Zuid. Fedra november: 7-8.
Arendt, Hannah (2004 (1951)) The Origins of Totalitarianism, New York: Schocken Books.
Arnaut, Karel (2009) ‘De menselijke zoo na Abu Graib: volkerenshows in tijden van 

reality-tv’, in B. Sliggers (red.) De exotische mens. Andere culturen als amusement. 
Haarlem & Gent: Teylers Museum & Guislain Museum. 

Arnaut, Karel, Sarah Bracke, Bambi Ceuppens, Nadia Fadil & Meryem Kanmaz 
(2004) ‘Pour une Flandre radicalement antiraciste’, Contradictions 108: 97-100.

Arnaut, Karel, Bambi Ceuppens, & A. Delanote (2007) Voor de stad en voor de wereld. 
Interculturaliseren vanuit De Centrale: dromen en daden. Gent: Academia Press.

Arnaut, Karel & Bambi Ceuppens (2004) ‘Het Vlaams Blok als mysterie: weten-
schappelijke en politieke uitwegen’, Samenleving en Politiek 11: 38-45.

Arnaut, Karel & Renilde Seyssens (2007) ‘Een reisje kannibaal: Stammenoorlogen 
in de postkoloniale ontspanningsindustrie’, Mo* Magazine (45).

Asad, Talal (1993) Genealogies of Religion. Discipline and Reason of Power in Christia­
nity and Islam, The Johns Hopkins University Press.

Asad, Talal (2003) Formations of the Secular: Christianity, Islam, Modernity, Stanford: 
Stanford University Press.

Asad, Talal (2006) ‘Trying to Understand French Secularism’, in Hent de Vries 
(ed.) Political Theologies, New York: Fordham University Press.

Baldwin, James (1972, 2007) No name in the street, New York: Vintage International.
Bateson, Gregory (1935) ‘Culture contact and schismogenesis’, Man 35(dec.): 178-183. 
Bendadi, Samira (2008) Dolle Amina’s. Feminisme in de Arabische wereld, Antwerpen: 

Meulenhoff/Manteau
Bennett, Tony (2004) Pasts beyond Memory: Evolution, Museums, Colonialism, London: 

Routledge.
Benzakour, Mohamed (2004) Abou Jahjah. Nieuwlichter of oplichter. De demonisering 

van een politieke rebel, Amsterdam: Veen.
Betz, Hans-Georg (2001) ‘Exclusionary Populism in Austria, Italy and Switzer-

land’, International Journal 56 (3): 393–419.
Bhabha, Jacqueline (2004) ‘Moving babies: globalization, markets, and transnatio-

nal adoption’, The Fletcher Forum of World Affairs, Vol. 28 (2): Tufts University.



bibliografie	 209

Blanchard, Pascal, Nicolas Bancel, Gilles Bo‘tsch, Eric Deroo & Sandrine Lemaire 
(2008) ‘Human Zoos: the greatest exotic shows in the West: Introduction’, 
Human Zoos: Science and Spectacle in the Age of Colonial Empires. Liverpool: Liver-
pool University Press.

Blommaert, Jan (2007) De crisis van de democratie. Commentaren op actuele politiek, 
Berchem: EPO.

Blommaert, Jan & Jef Verschueren (1992) Het Belgische migrantendebat: de pragmatiek 
van de abnormalisering, Antwerpen: International Pragmatics Association.

Boehmer, Elleke (2005) Stories of Women. Gender and Narrative in the Postcolonial 
Nation, Manchester & New York: Manchester University Press.

Botman, Maayke, Nancy Jouwe en Gloria Wekker (2001) Caleidoscopische Visies, de 
zwarte, migranten- en vluchtelingenvrouwen beweging in Nederland, Amsterdam: 
KIT Publishers.

Bourdieu, Pierre (1999) ‘De essentie van het neoliberalisme’, Oikos, winter-lente 
1999: 51 –57.

Bousetta, Hassan (2001) Immigration, post-immigration politics and the political mobili­
sation of ethnic minorities: a comparative case-study of Moroccans in four European 
cities, Brussel: KUB. Ongepubliceerde doktoraatsthesis.

Bracke, Sarah (2000) ‘Is Liberalism bad for women? Is ethnocentrism bad for 
men? Is culture bad for the ozon layer? The art of asking (bad) questions’, 
Leggendaria, n.23.

Bracke, Sarah (2005) ‘‘Niet in onze naam’. Een hartenkreet tegen de inzet van het 
feminisme in de ‘beschavingsoorlog’, Ethiek en Maatschappij, jrg. 8, nr. 1. 

Bracke, Sarah (2008) ‘Antigone, le voile et la R?publique’, in Elsa Dorlin (ed.) 
Sexe, race, classe : Pour une epistemologie de la domination, Paris: Puf.

Bracke, Sarah (2008) ‘Conjugating the Modern/Religious, Conceptualizing Fe-
male Religious Agency. Contours of a ‘Post-secular’ Conjuncture’, Theory, Cul­
ture and Society, vol 25(6): 51-67.

Bracke, Sarah (2009) ‘Frames of War: Queer feminism beyond white and ‘civiliza-
tional’ comforts’, Scumgrrrls, n¡ 15.

Bracke, Sarah & Fadil, Nadia (2008) Islam and Modernity under Western Eyes: Tracing 
the Shifting Geography of a Constitutive Relationship, EUI Working Papers, Mediter-
ranean Programme Series, 2008/05 

Bull, Malcolm (2007) ‘Vectors of the biopolitical’, New Left Review 45:7-25.
Burton, Antoinette (1994) Burdens of History. British Feminists, Indian Women and 

Imperial Culture, 1865-1915, Chapel Hill & London: University of North Caro-
lina Press.

Burton, Antoinette (2003) Dwelling in the Archive. Women Writing House, Home and 
History in Late Colonial India, Oxford: University Press.

Butler, Judith (1997) Excitable Speech: A Politics of the Performative. London: Rout-
ledge.

Butler, Judith (2004) Precarious Life. Powers of Mourning and Violence, London: Verso. 
Calhoun, Craig (1994) Social theory and the politics of identity, London: Blackwell.



210� bibliografie

Cartwright, Lisa (2003) ‘Photographs of ‘Waiting Children’’, Social Text 21(1): 83-109.
Casta–eda, Claudia (2001) ‘Incorporating the Transnational Adoptee’, in M. Novy 

(ed.) Imagining Adoption: Essays on Literature and Culture, Arbor: The University 
of Michigan Press.

Centrum voor Gelijkheid van Kansen en voor Racismebestrijding (2007) Socio-
economische monitoring op basis van nationale herkomst om discriminatie op de ar­
beidsmarkt beter te kunnen bestrijden. Brussel: Interministeri‘le Conferentie 
Werkgelegenheid.

Ceuppens, Bambi (2003) Congo made in Flanders? Koloniale Vlaamse visies op “blank” 
en “zwart” in Belgisch Congo, Gent: Academia Press

Ceuppens, Bambi (2006) ‘Allochthons, Colonizers and Scroungers: Exclusionary 
Populism in Belgium’, African Studies Review 49 (2): 147-86.

Ceuppens, Bambi (2006) ‘Met de Schone Slaapster in het bos en Dante in de hel: 
Belgi‘ en zijn koloniale verleden’, Gids op Maatschappelijk Gebied 96 (10): 23-31.

Ceuppens, Bambi (2007) ‘Antropologie en reality-tv: aartsvijanden of bondgeno-
ten?’, Ethische Perspectieven (3): 253-271.

Ceuppens, Bambi (2009) ‘Een Congolese kolonie in Brussel’, in Vincent Viaene, 
David Van Reybrouck en Bambi Ceuppens (red.) Congo in Belgi‘. Koloniale cul­
tuur in de metropool, Leuven: Universitaire Pers.

Ceuppens, Bambi (s.d.) Afrika vertelt/d als een intercultureel erfgoedproject: enkele kritische 
beschouwingen. Onuitgegeven tekst.

Ceuppens, Bambi (In voorbereiding) ‘Plus que ça change, plus que ça reste la même 
chose? From Flemish Nationalism to Flemish Autochthony’, Social Anthropology.

Ceuppens, Bambi & Sarah De Mul (2009) ‘De koloniale verbeelding van Congo. 
Vragen bij ‘Missie’ van de KVS’, RektoVerso, 34, maart-april 2009.

Cherot, Natalie (2006) ‘Transnational Adoptees: Global Biopolitical Orphans or 
an Activist Community?’, Culture Machine 8.

Coene, Gily & Chia Longman (red.) (2005) Eigen emancipatie eerst? Over de rechten 
en representatie van vrouwen in een multiculturele samenleving, Gent: Academia Press.

Comaroff, Jean (2005) ‘The End of History, Again: Pursuing the Past in the Post-
colony’, in S. Kaul, et al. (eds.) Postcolonial Studies and Beyond, Durham, N.C: 
Duke University Press.

Comaroff, Jean & John Comaroff (2003) ‘Reflections on Liberalism, Policultura-
lism, and ID-ology: Citizenship and Difference in South Africa’, Social Identi­
ties 9 (4): 445–74.

Commissie Diversiteit (2007) Advies betreffende het ontwerpverslag ‘Socio-economische 
monitoring op basis van nationale herkomst om discriminatie op de arbeidsmarkt beter 
te kunnen bestrijden, van de werkgroep in opdracht van de IMC Werkgelegen-
heid. Brussel: Sociaal-Economische Raad van Vlaanderen.

Couttenier, Maarten (2005) Congo tentoongesteld. Een Geschiedenis van de Belgische 
antropologie en het Museum Van Tervuren (1882-1925), Leuven: Acco.

Creve, Piet (1999) ‘Een voetnoot in de koloniale geschiedenis? Congolese vrouwen 
en de verkiezingen in Belgisch-Congo’, Brood & Rozen (2).



bibliografie	 211

David, Deirdre (1995) Rule Britannia. Women, Empire and Victorian Writing, Ithaca & 
London: Cornell University Press. 

de Decker, Pascal, Christian Kesteloot, Filip De Maesschalck & Jan Vranken (2005) 
‘Revitalizing the city in an anti-urban context: Extreme right and the rise of 
urban policies in Flanders, Belgium’, International Journal of Urban and Regio­
nal Research 29 (1): 152-171.

de Decker, Pascal, Luc Goossens & Isabelle Pannecoucke (2005) Wonen aan de 
onderkant, Antwerpen: Garant.

De Jong, Sjoerd (2008). Een wereld van verschil. Wat is er mis met cultuurrelativisme?, 
Amsterdam: De Bezige Bij.

De Leeuw, Marc & Sonja van Wichelen (2005) ‘Word alsjeblieft wakker!: ‘Submis-
sion’, het fenomeen ‘Ayaan’ en de nieuwe ideologische confrontatie’, Tijdschrift 
voor Genderstudies, 8 (4): 44-58.

De Ley, Herman (1999) ‘‘Antimoslimisme’ als racisme’, Actief (Masereelfonds), 
jg. 24, nr. 1.

De Meulder, Bruno (1996) De kampen van Kongo. Arbeid, kapitaal en rasverdeling in de 
koloniale planning, Amsterdam: Meulenhoff/Kritak.

De Mul, Sarah (2003) ‘Oproerkraaiers in het culturele landschap. De AEL en de 
identiteitspolitiek voor etnische minderheden in Vlaanderen’, Freespace Nieuw­
zuid, Vol. 3., nr. 10, 60-75.

De Mul, Sarah (2007) ‘Yesterday Does Not Go By’. The Return to the Colonial Past in 
Women’s Travel Writing and the Contingencies of Dutch and British Cultures of 
Remembrance. Universiteit Amsterdam. Ongepubliceerde doctoraatsthesis.

De Mul, Sarah (2009) ‘Doris Lessing, Feminism and the Representation of Zim-
babwe’, European Journal of Women’s Studies, Vol. 16, no. 1, 33-51.

De Mul, Sarah (2009a) ‘The Congo as topos of dystopic transgression in fin-de-
siecle literature’, Tydskrif vir Letterkunde 46 (1), 95-109.

De Mul, Sarah (2009b) ‘Framing the Congo and the (un)bildung of the Imperial State: 
De zwarte kost (1898) by Cyriel Buysse’, Forum for Modern Language Studies 45 (4).

De Munck, Omer (1957) ‘Kongo-gruwelen?’, Band 16 (3): 101-14.
De Graeve, Katrien (2009) For ever half Ethiopian: challenging cultural and biological 

differences in the heart of the family. Gent: Gent University.
De Witte, Ludo (2004) Wie is er bang voor moslims? Aantekeningen over Abou Jahjah, 

etnocentrisme en islamofobie, Leuven: Van Halewijck 
Deleuze, Gilles (1988) Foucault, Minneapolis: University of Minnesota Press.
Derderian, R.L. (2004) North Africans in Contemporary France: Becoming Visible, New 

York: Palgrave Macmillan.
Dequeecker, Ida (2007) ‘Het Ongelijke kansenbeleid van minister Van Brempt’, 

Vlaams Marxistisch Tijdschrift, jg. 41, nr 2.
Driver, Felix (1991) ‘Henry Morton Stanley and His Critics: Geography, Explora-

tion and Empire’, Past and Present 133: 134-166.
Duyvendak, Jan Willem, Sawitri Saharso, Fridus Steijlen & Tijl Sunier (2000) Inlei­

ding in Tijl Sunier, Jan Willem Duyvendak, Sawitri Saharso & Fridus Steijlen 



212� bibliografie

(red.), Emancipatie en Subcultuur. Sociale bewegingen in Belgi‘ en Nederland, Insti-
tuut voor Publiek en Politiek, Amsterdam.

Easterly, William (2006) The White man’s burden. Why the West’s efforts to aid the rest 
have done so much ill and so little good, New York: Penguin.

Elliott, Gregory (2008) Ends in sight, London/Toronto: Pluto Press and Between 
the Lines.

Eng, David L. (2003) ‘Transnational adoption and queer diasporas’, Social Text 
21(3): 1-37.

Essed, Philomena (1988) Alledaags Racisme, Baarn: Ambo.
Fabian, Johannes (2001) ‘Forgetting Africa’, Journal of Romance Studies 1 (3): 9-20.
Fadil, Nadia (2002) ‘Tussen ‘Marokkaanse’ en ‘moslim’: over de etnische en reli

gieuze identiteit van ‘Marokkaanse’ adolescente meisjes’, Tijdschrift voor Socio­
logie, 23(2), 115-133. 

Fadil, Nadia (2009) ‘‘Breaking the taboo of Islam.’ Establishing a ‘new consensus’ 
within the Left in Flanders’, in Salman Sayyid & Abdoolkarim Vakil (ed.) 
Thinking Through Islamophobia, London: C Hurst & Co Publisher. 

Fanon, Franz (1961, 2008) Concerning Violence, London: Pinguin Books.
Fanon, Franz (1964, 1969) ‘Algeria Unveiled’, in Carl Oglesby (ed.) The New Left 

Reader, New York: Grove.
Freire, Paulo (1970) Pedagogie van de onderdrukten, Baarn: In Den Toren.
Friedman, Jonathan (1997) Global crises, the struggle for cultural identity and intellectual 

porkbarrelling: cosmopolitans versus locals, ethnics and nationals in an era of de-hege­
monisation, in Pnina Werbner & Tariq Modood (eds.) Debating cultural hybri­
dity, London: Zed Books.

Foucault, Michel (1997) ‘Society must be defended’: Lectures at the Collège de France, 
London: Penguin Books.

Foucault, Michel (2004a) Naissance de la biopolitique. Cours au Collège de France, 1978-
1979, Paris: Gallimard/Seuil.

Foucault, Michel (2004b) S?curit?, territoire, population: cours au collège de France, 
1977-1978, Paris: Gallimard/Seuil.

Fukuyama, Francis (1992) The End of History and the Last Man, New York: Avon Books.
Furnivall, John S. (1939) Netherlands India: A Study of Plural Economy, Cambridge: 

Cambridge University Press.
Geschiere, Peter (2009) The Perils of Belonging: Autochthony, Citizenship and Exclusion 

in Africa & Europe, Chicago: The University of Chicago Press.
Giddens, Anthony (2006) ‘Race, Ethnicity and Migration’, in Anthony Giddens 

(ed.) Sociology, 5th edition, Cambridge: Polity Press.
Gilroy, Paul (2004) After Empire. Melancholia or Convivial Culture?, London & New 

York: Routledge.
Grewal, Inderpal (1996) Home and Harem. Nation, Gender and the Cultures of Travel, 

Durham & London: Duke University Press. 
Gouda, Frances (1998) ‘Good Mothers, Medeas or Jezebels: Feminine Imagery 

in Colonial and Anticolonial Rhetoric in the Dutch East Indies, 1900-1942’, in 



bibliografie	 213

Julia Clancy-Smith & Frances Gouda (eds.) Domesticating the Empire. Race, 
Gender and Family Life in French and Dutch Colonialism, Charlottesville & Lon-
don: University Press of Virginia.

Göle, Nilüfer (2003) Musulmanes et modernes. Voile et civilisation en Turquie, Paris: La 
Découverte.

Grever, Maria en Berteke Waaldijk (1998) Feministische openbaarheid. De nationale 
tentoonstelling van vrouwenarbeid in 1898, Amsterdam: Stichting beheer IISG/IIAV.

Gunther, John (1955) Inside Africa, London: Beaufort Books.
Hall, Stuart (1991) Het minimale zelf en andere opstellen, Amsterdam: Sua.
Hall, Stuart (1993) ‘The local and the Global: Globalization and Ethnicities’, in 

A.D. King (ed.) Culture, Globalization and the World-system, London: Macmillan 
Press LTD, pp. 19-40.

Halliday, Fred (1996) Islam and the Myth of Confrontation. Religion and Politics in the 
Middle East, London: I.B. Tauris.

Hesse, Barnor (2002) ‘Forgotten like a Bad Dream: Atlantic Slavery and the Ethics 
of Postcolonial Memory’, in David Theo Goldberg & Ato Quayson (eds.) 
Relocating Postcolonialism, Oxford: Blackwell Publishers.

Hesse, Barnor (2007) ‘Racialized modernity: An analytics of white mythologies’, 
Ethnic and Racial Studies 30(4): 643-663.

Hobsbawm, Eric (1994) Age of Extremes: The Short Twentieth Century 1914-1991, Lon-
don: Joseph.

Hobsbawm, Eric (1996) Identity Politics and The Left in New Left Review, I/217, May-June.
hooks, bell (1981) Ain’t I a Woman. Black women and feminism, Boston: South End Press.
hooks, bell (1995) Killing Rage Ending Racism, New York: Henry Holt and Company.
Howell, Signe (2003) ‘Kinning: the creation of life trajectories in transnational 

adoptive families’, Journal of the Royal Anthropological Institute 9: 465-484.
Hübinette, Tobias (2007) ‘Nationalism, subalternity and the adopted Koreans’, 

Journal of Women’s History 19(1): 117-122.
Hunt, Nancy Rose (1991) ‘Noise over Camouflaged Polygamy, Colonial Morality 

Taxation, and a Woman-Naming Crisis in Belgian Africa’, Journal of African 
History 32: 471-94.

Huntington, Samuel (1993) ‘The Clash of Civilizations?’, Foreign Affairs 72 (3): 22-49.
Huntington, Samuel (1996) The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order, 

New York: Simon & Schuster.
Huyssen, Andreas (2000) ‘Present Pasts: Media, Politics, Amnesia’, Public Culture, 

12(1): 21-38.
Isra‘l, Jonathan I. (2001) Radical Enlightment, Philosophy and the Making of Modernity 

1650-1750, Oxford: University Press.
Jacobs, Dirk (1998) Nieuwkomers in de politiek: het parlementair debat omtrent kiesrecht 

voor vreemdelingen in Nederland en Belgi‘ (1970-1977), Gent: Academia Press.
Jacobs, Dirk & Marc Swyngedouw (2002) ‘Extreem-rechts en stemrecht voor mi-

granten. Centrale punten van het Belgisch ‘debat’ over integratie’, Migranten­
studies, 18 (4): 211-224.



214� bibliografie

Jacobs, Dirk, Andrea Rea, C?line Teney, Louise Callier, Sandrine Lothaire (2009) 
De sociale lift blijft steken. De prestaties van allochtone leerlingen in de Vlaamse Ge­
meenschap en de Franse Gemeenschap, Brussel: Koning Boudewijn Stichting

Kanmaz, Meryem (2007) Moskee‘n in Gent: Tussen subcultuur en sociale beweging. 
Emancipatiedynamieken van moslimminderheden in de diaspora. Universiteit Gent. 
Ongepubliceerde doctoraatsthesis.

Kanmaz, Meryem & Zemni, Sami (2007) ‘Moslims als inzet in religieuze, maat-
schappelijke en veiligheidsdiscours. De erkenning en institutionalisering van 
de islamitische eredienst in Belgi‘‘, in Christiane Timmerman & Els Vander-
waeren (eds.) Islambeleving in de Lage landen, Leuven: Acco/Apeldoorn.

Kets, Evert (2009) Kuifje en Tintin kibbelen in Afrika. De Belgische taalstrijd in Congo, 
Rwanda en Burundi, Leuven: Acco

Khosrokhavar, Fahrad (1997) L’islam des Jeunes, Paris: Flammarion.
Kim, Eleana (2007) ‘Our adoptee, our alien: transnational adoptees as specters of 

foreignness and family in South Korea’, Anthropological Quarterly 80(2): 497-531.
Kitschelt, Herbert, with Anthony J. McGann (1995) The Radical Right in Western 

Europe: A Comparative Analysis, Ann Arbor: University of Michigan Press.
Kortram, Lucy (2007) ‘Allochtone burgers zijn geen buitenstaanders’, Alert 33(1): 

21-33.
Kundera, Milan (1996) The Book of Laughter and Forgetting, London: Penguin Books.
Kuper, Adam (2003) ‘The Return of the Native’, Current Anthropology 44(3): 389-402.
Landes, Joan (1996) ‘The performance of Citizenship: Democracy, Gender and 

Difference in the French Revolution’, in Seyla Benhabib (ed.) Democracy and 
Difference. Contesting the Boundaries of the Political, Princeton: Princeton Univer-
sity Press,

Law, Ian, & Salman Sayyid (2007) ‘Racist Futures: Themes and Prospects,’ Ethnic 
and Racial Studies 30(4): 527-533.

Lentin, Ronit (2007) ‘Ireland: Racial state and crisis racism’, Ethnic and Racial Stu­
dies 30(4): 610-627.

Levell, Nicky (2000) Oriental Visions: Exhibitions, Travel and Collecting in the Victorian 
Age, London & Coimbra: Horniman Museums and Gardens & Museu Antro-
pológico da Universidade de Coimbra.

Lévi-Strauss, Claude (1952) Race et histoire, Paris: UNIESCO.
Locher-Scholten, Elsbeth (1994) ‘Orientalism and the Rhetoric of the Family: Java-

nese Servants in European Household Manuals and Children’s Fiction’, Indo­
nesia 58.

Lorwin, Val R. (1974) ‘Belgium: Conflict and Compromis’, in K. McRae (ed.), Con­
sociational Democracy: Political Accommodation in Segmented Societies, Carleton, 
Ontario.

Lowenthal, David (1998) The Heritage Crusade and the Spoils of History. Cambridge: 
Cambridge University Press.

Maly, Ico (2007) Cultu(u)rENpolitiek. Over media, globalisering en culturele identiteiten, 
Garant, Amsterdam/Antwerpen.



bibliografie	 215

Mamdani, Mahmood (1996) Citizen and Subject: Contemporary Africa and the Legacy of 
Colonialism, Princeton: Princeton University Press

Marre, Diana (2007) ‘‘I want her to learn her language and maintain her culture’: 
transnational adoptive families’ views of ‘cultural origins’’, in Peter Wade (ed.) 
Race, Ethnicity and Nation: Perspectives from Kinship and Genetics, Oxford: Berghahn.

McClintock, Anne (1993) ‘Family Feuds: Gender, Nationalism and the Family’, 
Feminist Review 44: 61-8.

McClintock, Anne (1995) Imperial Leather, New York: Routledge.
Meeuwis, Michael (1997) Constructing Sociolinguistic Consensus: A Linguistic Ethno­

graphy of the Zairian Community in Antwerp, Belgium, Universitaire Instelling 
Antwerpen: doctoraatsproefschrift.

Meulenbelt, Anja (1997 (1976)) De Schaamte Voorbij, Antwerpen: De Geus.
Meyer, Birgit & Geschiere, Peter (2004) Globalization and Identity. Dialectics of flow 

and closure, London: Blackwell Publishing.
Modood, Tariq (1998) ‘Anti-essentialism, Multiculturalism and the ‘Recognition’ 

of Religious Groups’, The Journal of Political Philosophy, 4:98, 378-399.
Mohanty, Chandra Talpade (1997 (1986)) ‘Under Western Eyes: Feminist Scholar-

ship and Colonial Discourses’, in Aamir Mufti, Anne McClintock and Ella 
Shohat (eds) Dangerous Liaisons. Gender, Nation and Postcolonial Perspectives, 
London & Minneapolis: University of Minnesota Press.

Moore, Henrietta (1994) A Passion for Difference: Essays in Anthropology and Gender, 
Cambridge: Cambridge University Press.

Morimont, Françoise (1999) ‘Gabrielle Sillye, une pionnière au coeur de l’Afrique 
du d?but du siècle’, Brood & Rozen (2).

Morris, H.S (1986) The Indians in Uganda. Caste and Sect in a Plural Society, London: 
Weidenfeld and Nicolson.

Mouffe, Chantal (2008) Over het politieke, Kampen: Klement/Pelckmans.
MV United in beleid (2006) Genderjaarboek 2006.
Nahas, Omar (2001) Islam en Homoseksualiteit, Amsterdam: Bulaaq.
Okin, Susan Moller (1997) ‘Is Multiculturalism Bad for Women?’, Boston Review, 

October/November.
Oliner, Samuel & Pearl Oliner (1988) The Altruistic Personality: Rescuers of Jews in 

Nazi Europe, New York: Free Press.
Panafit, Lionel (1999) Quand le droit ?crit l’islam. L’int?gration juridique de l’islam en 

Belgique, Louvain-La-Neuve: Bruylant Academia.
Pateman, Carol (1988) The Sexual Contract, Stanford: Stanford University Press.
Paulis, Chris (1991) ‘Schaduw over zonnekinderen: raciale waardeoordelen bij 

adoptiegezinnen’, in J.-P. Jacquemin (red.) Racisme donker kontinent: clich?s, 
stereotiepen en fantaziebeelden over zwarten in het koninkrijk Belgi‘. Brussel: NCOS.

Pels, Dick (2008) Opium van het Volk. Over religie en politiek in seculier Nederland, 
Amsterdam: de Bezige Bij.

Phillips, Anne (2007) Multiculturalism without Culture, Princeton and Oxford: Prin-
ceton University Press.



216� bibliografie

Pickles, Katie (2002) Female Imperialism and National Identitiy. Imperial Daughters of 
the Empire, Manchester & New York: Manchester University Press. 

Pratt, Marie Louise (1992) Imperial Eyes: Travel Writing and Transculturation, Lon-
don: Routledge.

Prins, Baukje (2000) Voorbij de onschuld. Het debat over de Multiculturele samenleving, 
Amsterdam: Van Gennep.

Puar, Jasbir (2007) Terrorist Assemblages. Homonationalism in Queer Times, Duke Uni-
versity Press.

Puri, Jyoti (2004) Encountering Nationalism, Oxford: Blackwell.
Putman, Luc (1994) Van Kinshasa tot Moskou: herinneringen van een ambassadeur, 

Sint-Martens-Latem: Aurelia Books.
Reynebeau, Marc (1995) Het klauwen van de leeuw: de Vlaamse identiteit van de 12de tot 

de 21ste eeuw, Leuven: Van Halewyck.
Rosaldo, Renato (1989) Culture as Truth: The Remaking of Social Analysis, Boston: 

Beacon Press.
Roy, Olivier (2002) Islam Mondialis?, Paris: Seuil
Sanctorum, Johan (2008) De Islam in Europa. Dialoog of clash? Leuven: Van Halewyck.
Said, Edward (1978) Orientalism. Western Conceptions of the Orient, Penguin.
Said, Edward (1997 (1981)) Covering Islam. How the media and the experts determine 

how we see the rest of the world, London: Vintage.
S’Jegers, Sara (2004) Een ‘vergetelheid’ in de Belgische geschiedenis: de vrouwenbeweging 

in relatie tot het koloniale project van Belgi‘, ongepubliceerde paper in het kader 
van de VAO Vrouwenstudies, Universiteit Antwerpen.

S’Jegers, Sara (2005) Een feminisme voor alle vrouwen? De witte vrouwenbeweging in 
Vlaanderen in relatie tot multiculturaliteit, ‘allochtone’ vrouwen(organisaties) en het 
hoofddoekendebat, eindwerk in de VAO Vrouwenstudies, Universiteit Antwerpen.

Schinkel, Willem (2007) Denken in tijden van sociale hypochondrie. Aanzet tot een theo­
rie voorbij de maatschappij, Kampen: Klement.

Schinkel, Willem (2008) De gedroomde samenleving, Kampen: Klement.
Sierens, Sven (2001) Effecten van het sociaal-cultureel beleid voor allochtonen, eindrap-

port, Gent: Universiteit Gent. 
Sierens, Sven (2003) ‘Zelforganisatie van minderheden en emancipatie revisited: 

wat kan de overheid leren van recent wetenschappelijk onderzoek’, in Vorming, 
2: 103-128. 

Silverstein, Paul (2005) ‘Immigrant Racialization and the new Savage Slot: Race, 
Migration, and Immigration in the new Europe’, Annual Review of Anthropology 
34: 363-384.

Sinatu-Bolya, C?sarine (2009) Collecter et transmettre la m?moire par les femmes, in 
Femmes d’origine africaine subsaharienne et action associative, Brussel : Service de 
l’Education permanente.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1988) ‘Can the Subaltern Speak?’, in Cary Nelson & 
Lawrence Grossberg (eds.) Marxism and the Interpretation of Culture, Urbana: 
University of Illinios Press.



bibliografie	 217

Stengers, Jean (1983) ‘Introduction. La guerre v?cue au Centre extra-coutumier de 
Stanleyville’, in Le Congo belge durant la seconde guerre mondiale. Receuil d’?tudes. 
Bijdragen over Belgisch-Congo tijdens de Tweede Wereldoorlog, Brussel: Koninklijke 
Academie voor Overzeese Wetenschappen. 

Stocking, George W. (1992) ‘The Darwinian revolution and the evolution of human 
culture (1858-1871)’, Victorian Anthropology, Madison: The University of Wis-
consin Press.

Stolcke, Verena (1995) ‘Talking Culture: New Boundaries, New Rhetorics of Exclu-
sion in Europe’, Current Anthropology 36 (1): 1–24.

Strobel, Margaret (1991) European Women and the Second British Empire, Indiana 
University Press.

Sunier, Thijl (1996) Islam in Beweging. Turkse jongeren en islamitische organisaties, 
Amsterdam: Het Spinhuis

Sunier, T. (2005) ‘Interests, Identities, and the Public Sphere: Representing Islam 
in the Netherlands since the 1980’s’, in J. C?sari & S. McLoughlin (red.) Euro­
pean Muslims and the Secular State, Aldershot: Ashgate Publishing, 85-97.

Swyngedouw, Marc en Marco Martiniello (red.) (1998) Belgische toestanden: de lot­
gevallen van een kleine bi-culturele democratie, Antwerpen/Amsterdam: Icarus/
Anthos.

Taylor, Charles (2005) ‘Geweld en moderniteit’, in Bart van Leeuwen, Ronald Tin-
nevelt (red.) De multiculturele samenleving in conflict, Leuven: Acco

Tempels, Placied (1962) Notre rencontre, Leopoldstad: Centre d’Etudes Pastorales.
Van Amerongen, Arthur (2008) Brussel|Eurabia, Amsterdam: Atlas.
Van Den Braembussche, Antoon (2002) ‘The Silence of Belgium: Taboo and Trau-

ma in Belgian Memory’, Yale French Studies, 102 (2002): 35-52.
Van Hemeldonck, Marijke (1995) Een schip met acht zeilen: de ontnuchtering van een 

gedreven socialiste en feministe, Groot-Bijgaarden: Scoop.
Van Istendael, Geert (2008) ‘Het masker van de dwang’, in Johan Sanctorum (red) 

De Islam in Europa: dialoog of clash?, Leuven: Uitgeverij Van Halewijck.
van Rossem, Maarten (1996) ‘Een zeer korte geschiedenis van de korte twintigste 

eeuw’, in Jan Weerdenburg (red.) Studium Generale, Utrecht: Universiteit Utrecht.
Vanhee, Hein en Geert Castryck (2002) ‘Inleiding: Belgische historiografie en ver-

beelding over het koloniale verleden’, Belgisch Tijdschrift voor Nieuwste Geschie­
denis, 23 (3-4): 5.

Vanthemsche, Guy (1999) ‘De Belgische socialisten en Congo 1895-1960’, Brood en 
Rozen, 2: 31-65.

Vellut, Jean-Luc (2001) Jan Vansina on the Belgian Historiography of Africa: Around the 
Agenda of a Bombing Raid. A Reply to ‘History Facing the Present’: An Interview with 
Jan Vansina, op www.h-net.org/~africa/africaforum/Vellut.htm

Verhofstadt, Dirk (2006) De derde feministische golf, Antwerpen/Amsterdam: Houtekiet.
Verlinden, Peter (2002) Weg uit Congo: het verhaal van de kolonialen, Leuven: Davids-

fonds.
Verlinden, Peter (2005) Het verloren paradijs. Kind in Congo, Leuven: Davidsfonds.



218� bibliografie

Verlinden, Peter (2008) Achterblijven in Congo: een drama voor de Congolezen?, Leu-
ven: Davidsfonds.

Verhofstadt, Guy (1992) De weg naar politieke vernieuwing: het tweede burgermanifest, 
Antwerpen: Hadewijch.

Vlaamse Regering, De (1998) Decreet van 28 april 1998 inzake het Vlaamse beleid ten 
aanzien van etnisch-culturele minderheden, Vol. B.S. 19.VI.1998.

VOK (2005) Een feministische kijk op multiculturaliteit.
Volkman, Toby Alice (2003) ‘Embodying Chinese culture: transnational adoption 

in North America’, Social Text 21(1):29-55.
Wade, Peter (2002) Race, Nature and Culture: An Anthropological Perspective, Londen: 

Pluto Press.
Ware, Vron (1992) Beyond the Pale. White Women, Racism and History, London & 

New York: Verso.
Ware, Vron (1992) ‘Moments of Danger: Race, Gender and Memories of Empire’, 

History and Theory 31 (4). 
West, Cornel (1993, 2001) Race Matters, New York: Vintage Books.
Wilmsen, Erwin (1989) Land filled with flies: A political economy of the Kalahari, Chicago: 

University of Chicago Press.
Yngvesson, Barbara (2003) ‘Going ‘home’: Adoption, Loss of Bearings, and the 

Mythology of Roots’, Social Text 21(1): 7-27.
Yngvesson, Barbara (2007) ‘Refiguring Kinship in the Space of Adoption’, Anthro­

pological Quarterly 80(2): 561-579.
Yngvesson, Barbara, and Maureen A. Mahoney (2000) ‘‘As one should, ought and 

wants to be’: Belonging and Authenticity in Identity Narratives’, Theory, Cul­
ture & Society 17(6): 77-109.



	 219

Eindnoten

1	 Het begrip ‘korte twintigste eeuw’ is afkomstig van de Britse historicus 
Eric Hobsbawm en werd overgenomen door de Nederlandse historicus 
Maarten van Rossem. Beiden situeren het einde van de twintigste eeuw bij 
de ‘val van het communisme’, meer bepaald bij de opheffing van de Sovjet-
Unie in 1991.

2	 Voor een verdere uiteenzetting van de wijze waarop de electorale opkomst 
van het Vlaams Blok de migrantenkwestie beïnvloedde, zie Dirk Jacobs en 
De Decker et. al. 

3	 Benno Barnard en Geert Van Istendael, ‘Bericht aan weldenkend links’, De 
Standaard, 02/02/08.

4	 Interview met Jan Leyrs door Walter Pauli, ‘Ik ben een Christen. En Karel 
De Gucht ook’, De Morgen, 27/10/07.

5	 BK. Interview. ‘Sportsocioloog Bart Vanreusel over het succesverhaal van 
het veldrijden’, De Standaard, 06/01/2006; Jean-Marie Dedecker, ‘Een wel-
gemeend suskewiet aan de rituele slachting’, De Standaard, 14/01/2006.

6	 LLC. ‘Duizendtal fans vieren verjaardag Jommeke’, De Standaard, 
30/10/2007; Filip Salmon, ‘Hoe klein Pietje een grote meneer werd’, De 
Standaard, 14-15/02/2008.

7	 Bart Eeckhout, ‘Je m’accuse. Over identiteit in de Spiegel van de Vlaamse 
kunsten: eenzijdig blank en progressief’, De Morgen, 29-30/11/2008

8	 Karel Michiels, ‘De leeuw draagt dreadlocks’, De Standaard, 26/09/2003; 
Geert Sels, ‘Liefde gaf u duizend namen’, De Standaard, 31/10/2005; Walter 
Van Den Broeck, ‘Langzaam of twee keer’, De Standaard, 13/02/2009.

9	 Al Rabita, ‘Wij zijn hier en wij blijven hier!’, De Morgen, 26/05/2000; Tariq 
Fraihi, ‘Het failliet van de integratie-industrie’, De Morgen, 08/05/2000.

10	 Een film uit datzelfde jaar, Matonge, un quartier africain au cœur de l’Europe 
(2002) van Patoma Gboya & Pulusu Homban, geeft dit tijdsgewricht weer.

11	 Dit is in overeenstemming met de opvatting van Foucault dat alle machts
relaties, in de woorden van Deleuze ‘microfysisch, strategisch, multipunctueel 
en diffuus’zijn.

12	 In 1998 publiceerden Marc Swyngedouw en Marco Martiniello, sociologen 
gespecialiseerd in de aanwezigheid van migranten in België, nog een boek 
dat ze Belgische toestanden: de lotgevallen van een kleine bi-culturele democratie 
noemden, alsof ze de realiteit die ze zelf onderzoeken ontkenden.

13	 In zijn analyse van de Britse context interpreteert Paul Gilroy (2004) de 
postimperialistische conditie als een sociale pathologie van melancholie.

14	 De parlementaire onderzoekscommissie naar de moord op Lumumba (1999-
2000) en Bates televisiedocumentaire White King, Red Rubber, Black Death 



220� eindnoten

(2004) vonden veel weerklank en lokten ook politieke reacties uit. Naar 
aanleiding van de tentoonstelling Het geheugen van Congo: de koloniale tijd 
(2005) in het Koninklijk Museum voor Midden-Afrika in Tervuren flak-
kerde het debat opnieuw in alle hevigheid op. Tijdens de feestelijke herden-
king van het geboortejaar van striptekenaar Hergé in 2007, klaagden kriti-
sche stemmen in binnen- en buitenland het racisme van Kuifje in Congo aan. 

15	 Het is een voorbeeld van wat de Amerikaanse antropoloog Renato Rosaldo 
(1989) imperialistische nostalgie heeft genoemd, het verlangen naar de cul-
tuurvormen die men eerst zelf heeft vernietigd. 

16	 Dit kan ook een verklaring zijn waarom gefundeerde kritiek zich ook eerder 
uitdrukt in de visuele kunsten dan in het geschreven woord, zoals in de 
tentoonstelling CongoExitMuseum in het Koninklijk Museum voor Centraal-
Afrika en in het oeuvre van de Zuid-Afrikaanse Wendy Morris.

17	 Zie zowel het kritisch stuk van Didier Goyvaerts ‘En nu de echte waarheid 
over het Belgische missiewerk’, De Morgen, 02/04/09 als het prijzende stuk 
van Hilde Kieboom ‘Een apologie voor de missies’, De Morgen, 03/04/09

18	 Verlindens daaropvolgende publicatie, Achterblijven in Congo: een drama voor 
de Congolezen? (2008) schept bovendien verwarring, niet alleen omdat Congo 
het thuisland van Congolezen is, maar ook omdat de Belgische staat Congo-
lezen na de dekolonisatie niet de toestemming gaf naar België te komen, 
mochten ze dat al willen.

19	 De Mul, Sarah (2008) ‘Over het escapisme van de expo 58-herdenking’ in 
De Morgen 24 april, p. 19.

20	 In werkelijkheid waren deze slavenhandelaars geen gezworen vijanden van 
de koning, maar afwisselend bondgenoten en rivalen. Sommigen waren af-
komstig uit het Arabische schiereiland, maar de meesten kwamen uit Zanzi-
bar, een eiland dat, zoals andere delen van Oost-Afrika al tijdens de 8e eeuw 
werd geïslamiseerd, mogelijk door Perziërs, niet door Arabieren.

21	 Na de genocide in Rwanda verbaasde journaliste Els De Temmerman zich 
er overigens ook over dat zoveel intellectuelen eraan hadden deelgenomen, 
terwijl vele boeren, vaak met eigen leven, hun buren gered hadden.

22	 Voor een verdere bespreking van hoe homoseksualiteit ingezet wordt voor 
het beschavingsvertoog en de war on terror, waarin de visies van enkele Bel-
gische holebi-activisten aan bod komen, zie het video-essay Pink Camouflage 
van Sarah Bracke (2009).

23	 ‘Wij eisen dat de sociale basisbeginselen van onze samenleving door ieder-
een, en dus ook door alle migranten gerespecteerd worden: de emancipatie 
van de vrouw, zoals wij die verstaan; de wederzijdse verdraagzaamheid; 
onze taal enzovoort’, aldus Paula D’Hondt in De Standaard, 1-2/02/1992. 
‘De verplichting bijvoorbeeld taallessen te volgen zou moslimvrouwen in 
ons land in staat kunnen stellen om uit hun maatschappelijk isolement te 
treden en zo volledig aan het openbare leven deel te nemen.’, aldus Karel De 
Gucht, toenmalig voorzitter van VLD, in De Morgen, 24/12/1999. 



eindnoten	 221

24	 Patrick Dewael, ‘Elke dwang tot sluieren is onaanvaardbaar’, De Morgen, 
10/01/2004.

25	 Sarah De Mul, ‘Over onze consumptie van grote bergen bloot vrouwelijk 
vlees,’ De Morgen, 07/03/2008; Sarah De Mul,‘Over hoofddoeken en de 
blote borsten van Lien Van De Kelder’, De Standaard, 07/03/2008.

26	 Elza Daix, ‘Spot op... Marie Popelin. De eerste advocate in België’ op web-
site Rol en samenleving (RoSa), www.rosadoc.be/site/nieuw/kantklaar/spo-
top/popelinm.htm

27	 Creve (1999) stelt dat ook in de vele literatuur die verscheen naar aanleiding 
van de viering van vijftig jaar vrouwenstemrecht in België (in 1998), geen 
melding wordt gemaakt van de politieke onmondigheid van ‘Congolese 
vrouwen die na 1948 nog zeker dertien jaar voortduurde.’

28	 Women in Black, www.womeninblack.org
29	 RAWA www.rawa.org
30	 Sinds het begin van de steun van de Feminist Majority voor de Amerikaan-

se-Britse oorlog in Afghanistan, heeft RAWA het debat over neokoloniale 
tendenzen binnen de vrouwenbeweging, en wat feministische solidariteit 
zou kunnen betekenen, gevoerd. Voor een recente opflakkering van dit debat, 
zie: Sonali Kolhatkar en Mariam Rawi, ‘Why Is a Leading Feminist Organi-
zation Lending Its Name to Support Escalation in Afghanistan?’, 08/07/2009, 
en de response door de Feminist Majority, Eleanor Smeal en Helen Cho, 
‘Why Is the Feminist Majority Foundation Refusing to Abandon the Women 
and Girls of Afghanistan?’, 17/07/2009, allebei op www.alternet.org.

31	 NVR www.vrouwenraad.be/
32	 SAMV www.samv.be
33	 www.gebrokenwit.be
34	 www.feminismeislamic.org
35	 www.nextgenderation.net/projects/notinournames/nederlands.html
36	 www.feminisme.be/fcpoppesnor
37	 www.baasovereigenhoofd.be
38	 Film door Jennifer Abod uit 2002, The Edge of Each Other’s Battles:The Vision 

of Audre Lorde.
39	 ‘Au collège de Creil. ‘J’en ai le coeur poignardé’, Le Monde, 24/10/89.
40	 Sami Nair, ‘Foulards Islamiques. Le Morceau des Ténèbres’, Le Monde, 

10/11/89.
41	 Rik Pinxten & Bjorn Siffer ‘Hoofddoekverbod is niet het einde van de wereld’, 

De Morgen, 26/06/09.
42	 Zie bijvoorbeeld Joël De Ceulaer, Interview met Geert Van Istendael en 

Lucas Catherine, ‘Tussen Schaamlap en Raar Hoedje’, Knack, 8/04/09.
43	 Een illustratie vinden we in het recente boek Filip De Winter ‘Inch’ Allah? – 

de islamisering van het Westen!’
44	 Benno Barnard & Geert Van Istendael, ‘Bericht aan weldenkend links. 

Waarom wij het hoofddoekenverbod verdedigen’, De Standaard, 02/02/08.



222� eindnoten

45	 Steven De Bock, ‘Interview. Hind Fraihi schrijft boek over oprukkend 
moslimextremisme’, De Standaard, 20/03/06.

46	 Patrick Dewael,‘Elke dwang tot sluieren is onaanvaardbaar,’ De Morgen, 
10/01/2004.

47	 Dit gaat bovendien niet alleen in Vlaanderen op, maar in heel West-Europa 
stellen we een groeiende kloof vast tussen de wetenschappelijke literatuur 
over moslims en de politieke en publieke debatten over moslims. In som-
mige landen – zoals in Frankrijk – heeft dit zelfs als gevolg gehad dat een 
gerespecteerd onderzoeker zoals Vincent Geisser in juni 2009 aan discipli-
naire maatregelen en controle werd onderworpen omwille van de aard van 
zijn geschriften. Wetenschappelijk onderzoek over moslims wordt dus enkel 
au sérieux genomen wanneer ze de geldende stereotypen en vooroordelen 
bevestigen. Wanneer ze hier tegen ingaan, worden ze vaak dediscrediteerd. 
Deze ontwikkeling is verontrustend, en wijst op een ‘politisering’ van het 
wetenschappelijk onderzoek – waarbij van onderzoekers bijna wordt ver-
wacht dat ze zich aanpassen aan een bepaald ideologisch raamwerk. 

48	 Interview met Jan Leyers door Walter Pauli, ‘Ik ben een Christen. En Karel 
De Gucht ook’, De Morgen, 27/10/07.

49	 Een concreet voorbeeld vinden we bijvoorbeeld in de weinige empathie die 
er bestond voor de wijze waarop Hamas in Gaza werd geïsoleerd na haar 
verkiezing en de algehele blokkade die hierop werd afgekondigd. De Ame-
rikaanse filosofe Judith Butler (2004) stelt dat dit te verklaren valt door de 
mate waarin ook ons rouwvermogen volgens beschavingslijnen gestructu-
reerd is. 

50	 Zie in dat verband de tekst van de Franse filosoof Alain Boyer La loi de 1905 
op www.islamlaicite.org/article160.html en die van de Franse godsdienstso-
cioloog Jean-Paul Williame (2005) 1905 et la pratique d’une laïcité de recon­
naissance sociale des religions in Archives des Sciences Sociales des Religions, nr. 
129, Janvier-Mars.

51	 Philippe De Backer (2005) ‘Naar een ware scheiding tussen kerk en staat’, 
op www.liberales.be/columns/debackerkerk

52	 Een gelijkaardige vraag zou trouwens vaker gesteld mogen worden in relatie 
tot Europa’s koloniale verleden: was de kolonisering een gevolg van de Eu-
ropese moderniteit, en meer nog, heeft zede verdere ontwikkeling van die 
moderniteit mogelijk gemaakt, of was het ‘een ongeluk’ somewhere along the 
way dat door meer moderniteit kan worden rechtgezet? 

53	 Interview met Bart Somers door Bart Eeckhout en Ruud Goossens,‘De Is-
lam is onze vijand niet. De VLD-voorzitter herpositioneert zijn partij in het 
migrantendebat’, De Morgen, 11/10/2004.

54	 Bart De Wever, ‘Dovemansgesprek over de hoofddoek’, De Morgen, 22/05/07.
55	 Zie Bart De Wever, ‘Cultuurrelativisme deugt niet’, De Morgen, 29/10/07; 

Bart De Wever, ‘Het Geheim wapen van de Moslima’, De Standaard, 
30/06/09.



eindnoten	 223

56	 Zie bijvoorbeeld ‘Bidden en voor de rest zwijgen’, De Morgen, 20/11/06 
waarin De Wever de toepassing van het principe van scheiding tussen kerk 
en staat op de hoofddoek bekritiseert. 

57	 Bart De Wever, ‘Cultuurrelativisme deugt niet’, De Morgen, 29/10/07.
58	 Manu Claeys (2007) ‘Hoofddoek verbieden even onredelijk als verplichten’, 

www.yabasta.be/hoofddoek-verbieden-even. 
59	 Zie in dat verband ook Jan Goossens’ repliek op Geert Van Istendael, ‘De 

dwingenlanden van het confrontatiemodel’, De Standaard, 30/08/08. 
60	 En dit ondanks het feit dat de Belgische Werklieden Partij al sinds het einde 

van de negentiende eeuw voor een principieel gelijkheidsprincipe was en 
zich voorstander had verklaard van een electorale deelname door vrouwen. 

61	 Hierbij wordt voorbijgegaan aan een eeuwenoude filosofische traditie die, 
zowel binnen christelijke als islamitische tradities, op religieuze leest ge-
stoeld is. Voorbeelden hiervan vinden we niet alleen bij de middeleeuwse 
christelijke Thomas van Aquino of islamitische Avecinna, maar ook bij ver-
lichtingsfilosofen als Immanuel Kant en bij hedendaagse filosofen als Paul 
Ricoeur of Emmanuel Levinas. 

62	 Sommige wetenschappelijke studies schatten het aantal doden zelfs boven 
de zeshonderdduizend. Zie in dit verband ook Graham Burnham, Shannon 
Doocy, Elizabeth Dzeng, Riyadh Latfa, Les Roberts (2006) ‘The Human 
Costs of the War in Iraq. A Mortality Study’, 2002-2006 in The Lancet, 
11/10/2006.

63	 Een voorbeeld vinden we in de bijdrage van Mohamed El Omari en Patrick 
Loobuyck ‘Actief Pluralisme is te verkiezen boven een strikte neutraliteit’, 
De Standaard, 26/09/06. 

64	 Patrick Dewael,‘Elke dwang tot sluieren is onaanvaardbaar,’ De Morgen, 
10/01/2004.

65	 Een voorbeeld hiervan lezen we in de beleidsnota inburgering 2004-2009 
van minister Marino Keulen, Samenleven in Diversiteit. Een verantwoordelijk­
heid van eenieder: ‘… iedereen, ongeacht zijn herkomst, respect dient op te 
brengen voor die gemeenschappelijke waarden en normen en zelf zijn indivi­
duele verantwoordelijkheid dient op te nemen als actief burger’ (p. 3 – onze 
cursivering). 

66	 Voor een overzicht van de Vlaams-Maghrebijnse mobilisatie in Antwerpen 
zie Hassan Bousetta (2001).

67	 Duyvendak et al. (2000) hanteren de volgende definitie voor identitaire so-
ciale bewegingen: ‘Bewegingen van groepen mensen die zich willen emanci-
peren omdat zij door de dominante meerderheid in de positie van symboli-
sche, en soms materiële, onderschikking worden gehouden’. 

68	 Voor een verdere uitwerking en kritische evaluatie van de identiteitspolitiek 
van de AEL zie De Mul, Sarah (2003) Oproerkraaiers in het culturele land­
schap. De AEL en de identiteitspolitiek voor etnische minderheden in Vlaanderen in 
Freespace Nieuwzuid, Vol. 3., nr. 10, pp. 60-75. 



224� eindnoten

69	 Zie bv. Walter Pauli ‘Wie Jahjah steunt, is niet liberaal, niet progressief, laat 
staan links’, De Morgen, 10/12/02.

70	 Een bewering die overigens niet klopt, maar een verkeerde weergave is van 
een hypothetische discussie over de rechten van minderheden en de positie 
van hun moedertalen. Zie in dit verband Tom Naegels’ kritiek van deze 
selectieve en misleidende lezingen: ‘Radicale migranten en hysterische jour-
nalisten’, De Standaard, 27/08/02.

71	 Zie in dit verband het baanbrekende ‘The Sexual Contract (1988) van Caroli-
ne Pateman (1988). In dit werk herleest ze een aantal klassieke auteurs (on-
der meer Hobbes en Locke) van het ‘sociale contract’, en stelt ze vast dat 
terwijl deze politieke filosofen – die ook aan de basis lagen van de invulling 
van de moderne natiestaten – een gelijkheid tussen man en vrouw erkenden, 
ook vanuit een duidelijke scheidingslijn vertrokken in hun burgerschaps
theorie. Het sociale contract had immers in eerste instantie betrekking op 
mannen, en niet op vrouwen (cf. ‘liberté, egalité, fraternité’). Het gevolg hier-
van is dat vrouwen niet als individu in de politieke gemeenschap (van man-
nen) werden benaderd, maar in eerste instantie als vrouw (en echtgenote van). 

72	 Het is pas sinds 1989 dat verkrachting binnen het huwelijk wettelijk een 
strafbaar feit in België is. 

73	 In het onderwijs wordt de mogelijkheid van discriminatie vooral in het kader 
van inschrijvingen aangesneden; op de arbeidsmarkt gaat het vooral om 
door de overheid gesubsidieerde diversiteitsplannen, naast de incidentele 
veroordelingen van discriminerende bedrijven (bv. Adecco, de zaak Feryn). 
Praktijktests, die op een meer systematische wijze de discriminatie in kaart 
zouden moeten brengen, blijven tot dusver uit. 

74	 Zie voor een discussie van deze kwestie het speciale nummer dat hieraan 
gewijd werd van Courant. Informatieblad van het Vlaams Theater Instituut, nr. 72, 
maart-april 2005.

75	 Zie het essay van Yves Desmet ‘Over kut-Marokkaantjes, hondendrollen en 
Jean-Marie Le Pen’, De Morgen, 24/04/02.

76	 Naast de bekende discriminatie, blijken minderheden van Arabische, Turk-
se en Afrikaanse herkomst als laatsten te worden aangeworven in tijden van 
economisch hoogconjunctuur, en weer als eersten te worden ontslagen in 
tijden van laagconjunctuur – een fenomeen dat ook wel bekendstaat als Last 
In First Out (LIFO). 

77	 Zie in dit verband Bart Somers’ stelling dat werkloosheid bij minderheden 
vooral te verklaren valt door een ‘attitudeprobleem’: ‘Rondlummelen kan 
nooit de norm worden. Werk aanpakken wel. Helaas wordt die mentaliteit 
er thuis niet altijd ingehamerd’ (De Standaard, 17/06/2005). Voor een uit-
voerige en kritische bespreking van deze disussie, zie Ico Maly ‘Schuld van 
het slachtoffer’, 14/02/06, op de website van Kif Kif: www.kifkif.be

78	 bell hooks (pseudoniem) schrijft haar naam altijd met kleine letters, omdat 
ze de boodschap belangrijker vindt dan de boodschapper. 



eindnoten	 225

79	 De figuur van Ayaan Hirshi Ali vormt hier allicht een goede illustratie van. 
Voor een kritische analyse van haar discours zie Marc de Leeuw en Sonja 
van Wichelen (2005).

80	 Zie het praktijkvoorbeeld van BOEH!, een vereniging van islamitische en 
niet-islamitische, gesluierde en ongesluierde feministes en haar leuze ‘Hoofd
doek? De Vrouw beslist!’. 

81	 Een vaak gebruikt beeld, onder meer ook door Patrick Janssens (sp.a), 
burgemeester van Antwerpen in zijn boek Het beste moet nog komen (2006).

82	 Zo spreekt Johan Sanctorum van het multiculmodel (Sanctorum, 2008: 81)
83	 Zie onder meer www.equalpayday.be, www.vrouwenloonwijzer.be en 

www.m-v.united.be 
84	 Vrouwen in kleur, toespraak van Kathleen Van Brempt op 10 december 2005. 

Zie www.vlaanderen.be 
85	 In televisieprogramma’s zoals De naaktkalender getuigen vrouwen, die onder 

druk van de programmamakers naakter gaan dan ze aanvankelijk wilden, 
hoe blij ze zijn met die overwinning op zichzelf en hoe bevrijd ze zich voelen 
(om het voyeurisme van de kijker te bevredigen?). Zie ook de opinie van 
Sarah De Mul, Over hoofddoeken en de borsten van Lien Van De Kelder in De 
Standaard van 07/03/08.

86	 Zie www.baasovereigenhoofd.be
87	 Een voorbeeld van hoe het denken in termen van botsing van culturen her-

senkronkels genereert, is de column van Mia Doornaert (De Standaard, 
20/03/09). De onenigheid in de Algemene Vergadering van de VN tussen de 
westerse landen en de moslimlanden over het uit het strafrecht halen van 
homoseksualiteit, ziet ze als een uiting van de botsing der culturen. Ze be-
treurt dat het Vaticaan ‘de zijde van de moslimwereld heeft gekozen’, alsof 
het Vaticaan, behorend tot het westerse ‘kamp’, geen ‘afwijkend’ eigen 
standpunt zou hebben over homoseksualiteit, wat het uiteraard wel heeft. 

88	 Dit stuk is gebaseerd op het boek MALY (I.) (Red.). Cultu(u)rENpolitiek. Over 
media, globalisering en culturele identiteiten, Garant, Antwerpen-Amsterdam, 2007.

89	 Bart De Wever en Koen Kennis, (2003, 5 februari). Vlaams Blok extreem, niet 
ondemocratisch. De Standaard, www.standaard.be/Artikel/Detail.aspx?artikel 
Id=dss05022003_002 

90	 Dirks, B. (2006, 17 juni). Interview met Patrick Janssens: Stamhoofd van Ant­
werpen. De Volkskrant, www.volkskrant.nl/archief_gratis/article570712.ece/
STAMHOOFD_VAN_ANTWERPEN 

91	 Brinckman, B. (2005, 19 juni). Interview met Patrick Janssens: Er bestaat een 
gaatje. De Standaard www.standaard.be/Artikel/Detail.aspx?artikelId=g2p6q0qu 

92	 Brinckman, B. (2005, 19 juni) Interview met Patrick Janssens: Er bestaat een 
gaatje. De Standaard www.standaard.be/Artikel/Detail.aspx?artikelId=g2p6q0qu 

93	 Brinckman, B. (2005, 19 juni). Interview Volgens Robert Voorhamme (SP.A) 
staat de migrantencultuur echte integratie in de weg. De Standaard www.stan-
daard.be/Artikel/Detail.aspx?artikelId=DST28092002_002 



226� eindnoten

94	 Brinckman, B. (2005, 19 juni). Interview Volgens Robert Voorhamme (SP.A) 
staat de migrantencultuur echte integratie in de weg. De Standaard www.stan-
daard.be/Artikel/Detail.aspx?artikelId=DST28092002_002 

95	 Brinckman, B. (2005, 19 juni). Interview Volgens Robert Voorhamme (SP.A) 
staat de migrantencultuur echte integratie in de weg. De Standaard www.stan-
daard.be/Artikel/Detail.aspx?artikelId=DST28092002_002 

96	 Thijs, T. (2009, 27 januari). Islamofobie schokt politici. De Standaard, 86 (22), 8. 
97	 Huntington (S.). The clash of civilizations?, Foreign Affairs, 1993. www.colo-

radocollege.edu/dept/PS/Finley/PS425/reading/Huntington1.html
98	 EERST VOLUIT (HRT), (2005, 19 juni). Somers wil allochtonen doen werken. 

De Standaard op www.standaard.be/Artikel/Detail.aspx?artikelId=GPRFOIV7
99	 Francis Fukuyama formuleert het End of History concept, zoals het reeds 

door Hegel en Marx werd verstaan, als volgt: ‘It meant … that there would 
be no further progress in the development of underlying principles and in-
stitutions, because all of the really big questions had been settled.’ (Fukuyama, 
1992, 2006: xii).

100	 FC Poppesnor en NextGENDERation werkten aan deze vorming mee van-
uit hun project Gebroken wit. Dat had tot doel de witte privileges in vraag te 
stellen. FC Poppesnor is een Antwerps feministisch collectief. NextGEN-
DERation is een Europees transnationaal netwerk van studenten, onder-
zoeksters en activisten geinteresseerd in feministische theorie en politiek en 
de kruispunten met antiracistische, postkoloniale, migranten-, lesbienne-, 
queer- en anti-kapitalistische strijd.

101	 Edward Said definieerde de term ‘oriëntalisme’ in 1978 in zijn boek Orienta­
lism. Western Conceptions of the Orient als een manier van spreken, denken en 
schrijven (met Foucaults term, een vertoog) dat het westen een ‘ander’ ver-
schaft waartegen de eigen identiteit kan worden bepaald. De geliefde idee 
van de verlichte, rationele, beschaafde westerling had dus de idee van de 
achterlijke, emotionele en onbeschaafde ‘oriëntaal’ nodig.

102	 Bourdieu gebruikte de term religie om de invloed van het kapitalisme op 
ons denken, handelen, ervaren te omschrijven. Het ‘economisme’, de in-
vloed van het bedrijfsleven op alle levensdomeinen, tekent de westerse samen
leving als een religie waarin mensen onderdanig de voorschriften volgen, 
offers brengen, het systeem of de ‘godheid’ aanbidden en deze nooit in vraag 
(durven/mogen) stellen. Dit economisme heeft zich in een langzaam proces 
en op subtiele wijze in onze hoofden en lijven, in onze gehele samenleving 
genesteld, waardoor we het nog nauwelijks herkennen of er de vinger op 
kunnen leggen. 


